
Daseinsanalyse 41 (2025) 44-61 

In die Nähe Gehen 

Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg­

Gespräch. Erster Teil 

Karl Baier 

1. Einleitendes 

1.1. Die Entstehung der Feldweggespräche und Heideggers Deutung der Zeitgeschichte 

Bei den sogenannten Feldweg-Gesprächen handelt es sich um drei fiktive Gespräche, die 

in der ersten Hälfte des Jahres 1945 niedergeschrieben wurden. Zu Heideggers Lebzeiten 

erschien davon nur ein Teil des ersten und mit Abstand längsten Gesprächs, der unter 

dem Titel Zur Erörterung der Gelassenheit. Aus einem Feldweg-Gespräch über das Den­

ken in dem kleinen Band Gelassenheit im Jahr 1959 veröffentlicht wurde. Erst 1995 er­

schien dieses Feldweg-Gespräch dann vollständig und gemeinsam mit den beiden ande­

ren als Band 77 der Gesamtausgabe. Es trägt dort den Titel 'A vxt6aairJ. Ein Gespräch selb­

dritt auf einem Feldweg zwischen einem Forscher, einem Gelehrten und einem Weisen. 1 

Als Heidegger die Feldweg-Gespräche verfasste, befand sich der zweite Weltkrieg in sei­

ner Endphase und die Kapitulation Deutschlands stand unmittelbar bevor. Er war damals 

56 Jahre alt und aus mehreren Gründen in einer sehr schwierigen Situation. 2 Die natio­

nalsozialistische Diktatur, von der er sich bis etwa 1936 die Rettung Deutschlands und 

den Anbruch einer neuen, heilvollen Epoche der abendländischen Geschichte erhofft 

hatte, brach zusammen. Am 8. November 1944 hatte er seine Vorlesung an der Freibur­

ger Universität abbrechen müssen, wei l er zum Volkssturm eingezogen wurde. Man 

wollte mit diesem letzten Aufgebot verhi ndern, dass die französische Armee auf das 

rechte Rheinufer übersetzt. Heidegger gehörte zu denen, die zu diesem Zweck Gräben 

1 Die Titel der anderen beiden Gespräche lauten: Der Lehrer trifft den Türmer an der Tür zum Turm­
aufgang sowie Abendgespräch in einem Gefangenenlager in Rußland zwischen einem Jüngeren und 
einem Älteren. 

2 Details dazu sind nachzulesen in den Heidegger-Biografien von Hugo Ott, Rüdiger Safranski, Lorenz 
Jäger und Guillaume Payen. 

44 

t 
t 

1 

1 

f 

1 
.{ 

• 1 

t 

i 
1 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

ausheben und Wälle aufschütten mussten. Diese und andere Maßnahmen kamen frei lich 

schon zu spät; die französischen Panzer waren nicht mehr aufzuha lten. 

Am 3. Dezember kehrte er, aus dem Volkssturm entlassen, ohne an Kämpfen teilgenom­

men zu haben, nach Freiburg zurück. Er ging an noch brennenden und rauchenden Rui­

nen vorbei. Englische und amerikanische Bomber hatten die Stadt kurz zuvor schwer ge­

troffen. Da an geordneten Unterricht nicht mehr zu denken war, wurde Heidegger von 

der Universität beurlaubt. Er schrieb gemeinsam mit seinem Bruder Fritz Teile seiner un­

gedruckten Manuskripte ab und schaffte sie an möglichst sichere Aufbewahrungsorte 

außerhalb der Stadt . Am 31. Januar wurde die Verlagerung der Universität beschlossen. 

Die Philosophische Fakultät, der Heidegger angehörte, übersiedelte zum großen Teil mit 

dem Fahrrad und auf abenteuerlichen Wegen nach Burg Wildenstein. 

Heidegger ließ seine Frau Elfriede im zerbombten Freiburg zurück und lebte abwechselnd 

bei seinem Bruder in Meßkirch und bei seiner Schülerin und Geliebten Margot von Sach­

sen-Leiningen im Forsthaus der Burg Hausen. Nicht zum ersten und auch nicht zum letz­

ten Mal kriselte es in der Ehe der Heideggers. Dazu kam noch, dass die beiden Söhne, die 

an der Ostfront kämpften, vermisst waren . Man musste auf das Schlimmste gefasst sein. 

Diese prekären Umstände riefen bei dem Philosophen Depressionen und verschiedene 

psychosomatischen Beschwerden hervor, die er im Frühjahr 1945 im Zug des Schreibens 

an den Feldweg-Gesprächen vorläufig überwinden konnte. Er besann sich auf das, was 

er in seinem Philosophieren als heilsam und befreiend erfahren hatte, und vertiefte sich 

darin, wobei manche prägende Gedanken seines Spätwerks erstmals in Erscheinung tra­

ten. Nirgendwo sonst denkt er so eindringlich über Heilung und das Heilende nach wie 

im dritten Feldweg-Gespräch. Aber auch die anderen Gespräche sind als Wege zu dem, 

was heilsam ist, angelegt. Die Heidegger umgebende Katastrophe w ird darin weitgehend 

ausgeblendet. Tatsäch lich hielt er sich ja in einer vergleichsweise idyllischen, dem Kriegs­

geschehen entrückten Gegend auf und hatte Zeit,· sich auf die Ressourcen zu besinnen, 

aus denen er jetzt noch schöpfen konnte. 

In einem Brief an seinen Bruder im Januar 1945 kündigt sich eine Aufhellung seiner Stim­

mung an und dies im Zusammenhang damit, dass er wieder zu schreiben und daran zu 

glauben begann, dass sein Philosophieren (und er mit ihm) noch nicht am Ende waren . 

Mit der pathetischen Gestelztheit, in die er gelegentlich verfällt, wenn er über sich selber 

und sein Philosophieren persönlich werden wi ll, schreibt er ihm: 

„Du hast recht geahnt: ich bin erneut und hellen Blickes und aus einem guten Sagenkönnen auf den 
Stegen im stillen Gespräch mit dem Wesen einer einzigen ahnenden Tiefe, aus der ein geheimnis­
volles Rufen kommt, das nur in die Reinheit und Scheu des sagenden Denkens aufgenommen und 

45 



Karl Baier 

verwahrt werden darf. [ ... ] Zuweilen ist es, als stünde mein Denken jetzt im Vorraum des künftigen 
Sagens." 3 

In einem längeren Brief an seine Frau vom 2. Februar 1945 klagt er trotzdem noch über 

Schlafstörungen, ,,leichte Ohnmachten", Kopfschmerzen und „seltsame Depressionen".4 

Er deutet an, dass er unfähig ist, der historischen Situation entsprechend wirklich zu trau­

ern, nur traurig (im Sinn von depressiv) könne er sein. Das „eigentlich Zermürbende" für 

ihn sei das „Geschick des [deutschen) Volkes" und dies besonders, wenn man (wie er für 

sich in Anspruch nimmt) sein abendländisches Wesen und seine Bestimmung „erblickt". 

Er kommt dann aber let ztlich zu der Überzeugung, dass die Zeit des deutschen Volkes 

noch nicht abgelaufen ist und es dazu bestimmt bleibt, den Niedergang Europas und die 

globale Misere zu überwinden. Es käme nur darauf an, dieses Schicksal auf sich zu neh­

men und sich weiterhin für den Empfang der den Deutschen vorbehaltenen neuen Of­

fenbarung des Seins offen zu halten. Er ist jetzt insbesondere wieder zuversichtlich, dass 

„die Sprache als die Behausung für ein neues Wohnen erwachen wird."5 

Heidegger hält daran fest, Vordenker einer Sendung des deutschen Volkes von weltge­

schicht licher Bedeutung zu sein. Nachdem Hitler und die NSDAP aus seiner Sicht beim 

politischen Gründen der deutschen Volksgemeinschaft als Ort für den „anderen Anfang" 

des Seinsdenkens versagten und stattdessen zur globalen Ausbreitung der Seinsverges­

senheit beitrugen, will er nun angesichts der bevorstehenden Kapitulation Deutschlands 

weiter an einer Sprache für künftige Generationen arbeiten, die Wegweisungen zu einer 

neuen Heimat enthält, die sich in ferner Zukunft jenseits der planetaren Verwüstung auf­

tun könnte. Das manierierte, oft verschrobene und schwer verständl iche Deutsch, das er 

seit den 1930er Jahren ausbildete, steht in diesem Zusammenhang.6 Schon während der 

Nazizeit hatte sich für ihn die Ankunft der Heilszeit und damit die Erfüllung der Bestim­

mung des auserwählten deutschen Volkes in eine ferne Zukunft verschoben. Die jetzige 

Niederlage Hitlerdeutschlands und sein früherer fataler politischer Irrtum vermochten es 

nicht, ihn zu einer grundsätzlichen Neuorientierung seines Denkens zu motivieren. 

Seine Sorge ga lt auch nicht konkreten politischen und moralischen Verantwortlichkeiten 

in Bezug auf Diktatur, Weltkrieg und Holocaust, sondern den Deutschen als idealisiertem 

3 Zit. nach Jäger 2021, 381. 
4 Heidegger 2005, 231. 
5 A.a.O., 232. 
6 Das ebenfalls schon sehr eigenwillige Deutsch in den Jahren vor und nach Sein und Zeit entwickelt 

demgegenüber noch eine neuartige ontologische Terminologie mit hohem akademischem An­
spruch, deren Angemessenheit an die Phänomene in methodisch elaborierter Weise zur Diskussion 
gestellt wird. Heideggers Versuche, seinem späteren Philosophieren eine vergleichbar kohärente 
und den höchsten Standards universitären Philosophierens erfüllende Form zu geben, scheiterten. 

46 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

Volk der Dichter und Denker. Mit auf dem Spiel stand dabei für ihn die Zukunft seines 

eigenen Schreibens. Konnte er die Sprache finden, die dem „Geschick" des Volkes nach 

dem Untergang des Dritten Reichs entsprach? Von eigener Schuld und Reue, sowie nüch­

terner Analyse der Diktatur ist zu dieser Zeit und auch später bei ihm nichts zu verneh­

men, höchstens wird gelegentlich die Scham thematisiert, auf Hitler und das NS-Regime 

hereingefallen zu sein. 

In der Nachkriegszeit manifestierte sich für Heidegger die allgemeine Seinsvergessenheit 

mehr denn je als globale Herrschaft des von ihm „Gestell" genannten technokratischen 

Verhältnisses von Welt und Mensch, einem Machbarkeits- und Kontrollierbarkeitswahn, 

den er als Endstufe des bisherigen abendländischen Philosophierens (manchmal einfach 

Metaphysik genannt) und als ein Geschick des Seins selbst verstand. 

Er spielte die Nazi-Verbrechen und Deutschlands Verantwortung dafür herunter, indem 

er behauptete, dass die Herrschaft des Wil lens zur Macht in Gestalt moderner 1echnik 

das eigentlich Böse darstellt, eine Macht gewalttätiger und weitreichender, als es der Na­

t ionalsozialismus je war. Letzterer wird von ihm nun als kurzfristiger Beschleuniger der 

Weltverdüsterung und Zerstörung der Erde hingestellt, die durch Kommunismus (reprä­

sentiert von der Diktatur der kommunist ischen Partei in der Sowjetunion) und Amerika­

nismus (sprich Kapitalismus plus Demokratie) zu einer noch brutaleren Vollendung ge­

langen. 7 Die Rettung aus diesem Schlamassel ist weiterhin dem deutschen Volk vorbe­

halten. Die Wiedereinführung der Demokratie im Nachkriegsdeutschland weist für ihn 

nicht auf den „anderen Anfang" voraus, sondern ist Tei l der Unheilsgeschichte. 

Der angedeutete nationalistische Millenarismus und Heideggers antidemokratische Mo­

dernekritik sind als Hintergrund aller drei Feldweggespräche bedeutsam und wurden 

deshalb an dieser Stelle angesprochen. In dem ersten und längsten Gespräch, das hier 

kommentiert wird, wird davon nichts explizit Thema und ich werde dementsprechend in 

meinem Kommentar nicht mehr darauf zurückkommen. 

Am 2. März legt er einem Brief an seine Frau die Abschrift eines Gesprächs aus dem 

Zhuangzi über das Wesen des Unnötigen bei. Im Brief selber spricht er davon, dass die 

Neuzeit mit ihrer Orientierung an Leistung, Arbeit, Macht und Erfolg das gemäße Verhält­

nis zum Unnötigen verloren habe. Die Bezugnahme auf den daoistischen Klassiker ist kein 

Zufall. Der Einfluss des Daoismus auf Heidegger, der ab den 1930er Jahren greifbar w ird, 

ist in den Feldweg-Gesprächen und in seiner gesamten Spätphilosophie spürbar. Er war 

an den alten Überlieferungen asiatischer Völker interessiert, die wie das vorsokratische 

Denken der Griechen versprachen, Potentiale für das erhoffte Neuerwachen des 

7 Man kann Heideggers Technikphilosophie deshalb zum Tei l als Schuldabwehr interpretieren. 

47 



Karl Baier 

Seinsdenkens zu enthalten. Die Auseinandersetzung mit dem Daoismus hat dabei in sei­

nem Werk deutlichere Spuren hinterlassen als seine Beschäftigung mit Zen-Buddhismus 

und hinduistischem Denken. 

Am 23. März 1945 berichtet er Elfriede vom Nachlassen seiner Depressionen und dass er 

an dem ersten der später Feldweggespräche genannten Texte arbeitet. Er schreibt ihr in 

diesem Zusammenhang, dass er jetzt große Trauer über das „Schicksal des Vaterlandes" 

empfinde, aber auch, dass sich darin etwas Rätselhaftes verbergen würde, ein schmerz­

liches Geheimnis, aus dem er Kraft schöpft. Heidegger fährt fort: 

„Trotzdem mein Zustand noch labil ist körperlich, bin ich in den letzten Tagen in einen unheimlichen 
Schwung gekommen, über den ich fast Nahrung u. Schlaf ganz vergessen könnte. Plötzlich fand ich 
eine Form des Sagens, die ich nie gewagt hätte schon wegen der Gefahr der Nachahmung der pla­
tonischen Dialoge. Ich schreibe an einem ,Gespräch' - eigentlich habe ich die ,Inspiration' -ich muss 
es schon so nennen, gleichzeitig zu mehreren. Das dichtende u. denkende Sagen haben so eine ur­
sprüngliche Einheit gewonnen, u. alles fließt leicht u. frei dahin. Erst aus der eigenen Erfahrung ver­
stehe ich jetzt Platons Art der Darstellung [ ... ]."8 

Kurz darauf, am 4. April, heißt es in einem Brief an seinen Freund, den Romanisten und 

Literaturwissenschaftler Hugo Friedrich: 

,,Es gibt trotz aller Entfremdung noch Nähe. Denken Sie, in den letzten vierzehn Tagen habe ich hier, 
plötzlich im Sturm bei halber Kraft und Schlaflosigkeit, ganz wach ein ,Gespräch' niedergeschrieben, 
das ich in den nächsten Tagen noch zu beenden hoffe, [ ... ]. Das Schöne dabei ist, daß ich das Gefühl 
habe, nicht im Geringsten den Dialog Platons nachzuahmen; aber ich verstehe diesen jetzt erst. Und 
alles ist eine einzige Notwendigkeit des reinen freien Sagens."9 

Es ist bemerkenswert, dass Heidegger hier das im ersten Feldweg-Gespräch so wichtige 

Wort „Nähe" als Gegensatz zu „Entfremdung" gebraucht, eine Vokabel, die in der Mo­

dernekritik linker wie rechter Autoren schon länger eine zentrale Roll e spielte.10 Der in 

die Nähe führende Gang auf dem Feldweg erscheint, so gesehen, als ein Ausweg aus der 

8 Heidegger 200S, 234-23S. 
9 Zit. nach Flatscher 2013, 128-156: 130-131. 
10 Heidegger greift den Begriff „Entfremdung" erstmals 1925 während der Ausarbeitungsphase von 

Sein und Zeit auf. Siehe Heidegger 2004, 41 und Heidegger 1979, 389, 437. In seinem Hauptwerk 
wird Entfremdung in § 38 als ein Charakteristikum des verfallenden In-der-Welt-Seins eingeführt, 
das besagt, dass sich dem verfallenden Dasein sein eigenstes Seinkönnen verbirgt und es sich auf 
diese Weise von ihm selbst entfremdet. Vgl. Heidegger 1977, 236. Zur Geschichte des Begriffs mit 
Blick auf Heidegger siehe Heinrichs 1999, 73- 90. Bei seinem Versuch in die Nachkriegsdebatten der 
französischen Philosophie einzusteigen, lobt Heidegger Im Brief über den „Humanismus" (1947) Karl 
Marx dafür, die Entfremdung des Menschen, die in die „Heimatlosigkeit des neuzeitlichen Men­
schen" zurückreiche, ,,in einem wesentlichen und bedeutenden Sinne" erkannt zu haben (Heidegger 
1976, 339). Er behauptet, dass deshalb nicht Husserl und Sartre, sondern sein Denken der Seinsge­
schichte ein produktives Gespräch mit dem Marxismus ermögliche (a.a.O., 340). 

48 

-"I 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

Entfremdung, der mit der Neuzeit zum Durchbruch gelangenden, aber sich schon viel 

länger anbahnenden Entwurzelung und Heimatlosigkeit. Er ist auch als ein Nachhause­

kommen aus der Fremde konzipiert. 

Der durch das Schreiben an den Feldweggesprächen ent fachte neue Lebensschwung be­

deutete keine nachhaltige Genesung. Anfang 1946 erlitt Heidegger einen Nervenzusam­

menbruch. Nachdem sich der Bereinigungsausschuss der Freiburger Universität monate­

lang mit seinem Verhalten während des NS-Regimes beschäftigt hatte, umfasste das im 

Januar 1946 verkündete Ergebnis seine Emeritierung, den Entzug der Lehrbefugnis sowie 

die Aufforderung öffentlichen Veranstaltungen der Universität fern zu bleiben.11 Dazu ka­

men die immer noch virulenten privaten Probleme und die allgemein katastrophale Lage 

im Nachkriegsdeutschland. Bei der Bewältigung der diesmal nicht mehr wegzuschreiben­

den Krise half ihm Victor Emil von Gebsattel (1883-1976), ein bedeutender Vertreter der 

anthropologischen Psychiatrie und Psychotherapie, in dessen psychiatrischer Klinik er 

sich während der ersten Hälfte des Jahres 1946 einige Monate lang behandeln ließ.12 

1.2 Zur Gesprächsform 

Selbstverständlich hatte Heidegger, wie die zitierten Briefstellen belegen, beim Schreiben 

der Feldweggespräche die berühmtesten literarischen Gespräche der europäischen Phi­

losophiegeschichte vor Augen: Die platonischen Dialoge. Und jetzt, da er selber Gesprä­

che schrieb, fühlte er eine neue Verbundenheit mit Platon, so dass er in dem zitierten 

Brief an seine Frau sogar daran denkt, das Buch über den griechischen Philosophen, das 

er vor Jahren versprochen hatte, für sie zu schreiben, doch noch anzugehen. Er betont in 

seinem Schreiben an Hugo Friedrich zurecht, dass seine Gespräche keine bloße Nachah­

mung der platonischen Dialoge darstellen. Heidegger zweifelte daran, dass die platon i­

schen Dialoge überhaupt Gespräche in seinem Sinn sind. Die Unterschiede zwischen den 

Feldweggesprächen und der Form des Gesprächs bei Platon wurden später auch von ei­

nigen Heidegger-lnterpreten hervorgehoben.13 Von der berühmten sokratischen Ironie 

ist so gut wie nichts zu spüren. Auf dem Feldweg gibt es auch niemanden, der wie Sokra­

tes aus überlegener Einsicht mit seinen gezielten, seine Gesprächspartner in Aporien trei­

benden Fragen den Gang des Gesprächs lenken würde. Die Figur des Weisen, der diese 

Rolle am ehesten zukommt, bringt sich zurückhaltender ein, ist stärker an die wie von 

selbst entstehenden Kairos-Momente des Gesprächs gebunden, aus denen sie ihre Hin­

weise auf die Nähe des Seins schöpft. Dadurch wird die Unverfügbarkeit des Denkwegs, 

11 Vgl. Ott 1988, 321. 
12 Vgl. dazu Payen 2022, 473 und Ott 1988, 322 sowie M itchell 2016. Heidegger hat d ie Bedeutung 

dieses Aufenthalts und der Therapie bei Gebsattel später heruntergespielt. 

13 Siehe dazu Cosmus 2001, 123 f. 

49 



Karl Baier 

dessen Verlauf niemand der miteinander Sprechenden bestimmen kann, bei Heidegger 

stärker als bei Platon betont. 

Die Fe ldweg-Gespräche sind, was die Struktur ihres Ablaufs betrifft, nicht an die platoni­

schen Dialoge angelehnt, sondern anders gebaut. In einem philosophischen Gespräch, 

und besonders wenn es, wie das erste Feldweggespräch, das Denken selbst behandelt, 

geht es nicht primär um das Erlangen bestimmter partikulärer Wahrheiten. Der Weg des 

Menschen zur Einsicht in das, was ist, und die Zugänglichkeit des Seins insgesamt stehen 

in Frage. Die Verlaufsgestalt f iktiver philosophischer Gespräche entspricht dem in ihnen 

artikulierten Verständnis des Seins und der Denkbewegungen, in denen es sich zu ent­

hüllen vermag. Es wäre ein aufschlussreiches Projekt, diesen Zusammenhang durch ei­

nen Vergleich der Gesprächsform in niedergeschriebenen philosophischen Gesprächen 

verschiedener Zeiten und Kulturen zu entfalten. 

Charakteristische Bewegungsweisen des ersten Feldweggesprächs werden unten zur 

Sprache kommen. Um an dieser Stelle nur die schon erwähnte unterschiedliche Bedeu­

tung des Fragens im sokratisch-platonischen Gespräch und bei Heidegger anzusprechen: 

In unserem Feldweggespräch werden zwar viele Fragen gestel lt und etliche davon beant­

wortet, aber dennoch prägt das Frage-Antwort-Schema im Vergleich zu den platonischen 

Dialogen nicht die Verlaufsgestalt dieses Denkens. Wie der Weise an einer Stelle andeu­

tet, ist das Fragen nicht mehr der „Weg zu den wesentlichen Antworten/(. Das „eigentliche 

Denken/(, in das sich die Gesprächspartner auf ihrem Weg einschwingen, besteht nicht im 

Fragen und das Gewinnen der rechten Fragestellung hat nicht mehr oberste Priorität für 

ihren Denkweg.14 Denken wird zu einem Antworten, das kein Antworten auf ein Fragen 

ist , sondern das in erster Linie darauf hinhört und dem entgegnet, was sich im Gespräch 

immerfort zuspricht, die offene Weite des Seins als Gegend, in welcher der jeweilige 

Denkweg mit all seinen Fragen, Einfällen und Wendungen verläuft.15 An die Stelle des 

sokratischen insistierenden Nachfragens tritt ein gemeinsames kontemplatives Anden­

ken, das sich vorzugsweise in anderen Gangarten und Sprachspielen artikuliert. 

Man darf Heidegger glauben, dass er sich das Schreiben in Gesprächsform nicht willent­

lich vornahm, sondern, wie er sagt, ,,plötzlich/( zu ihm fand. Sein Aufgreifen dieses Genres 

ist bemerkenswert. Seit dem Ende der Ära des deutschen Idealismus in der ersten Hälfte 

14 Heidegger 1995, 24f. Die im Fließtext ohne weitere Angabe genannten Seitenzahlen beziehen sich 
auf diesen Band. 

15 Angesichts der Einsicht, dass der Weg zu den wesentlichen Antworten nicht das Fragen ist, bemerkt 
Heidegger an der zitierten Stelle selbstkritisch zu seinem an der Seinsfrage orientierten Denken in 
Sein und Zeit: ,,Dann scheint mir der, der nach dem Sein fragt und alles an die Ausarbeitung der 
Seinsfrage wendet, nicht recht zu wissen, wohin er unterwegs ist." 

50 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

des 19. Jahrhunderts hatte sich so gut wie kein deutscher Philosoph mehr als Autor von 

Gesprächen betätigt. 

Nach den Feldweg-Gesprächen verfasste er, soweit heute bekannt, noch zwei weitere 

Gespräche. Ein längerer zu Lebzeiten unvollendeter Dialog mit dem Titel Das abendlän­

dische Gespräch entstand noch in den 1940er Jahren, also zeitnah zu den Feldweggesprä­

chen. Er behandelt Hölderlins Poesie.16 Das zweite, 1953/54 entstandene Gespräch er­

schien 1959 in dem Band Unterwegs zur Sprache unter dem Titel Aus einem Gespräch 

von der Sprache. Zwischen einem Japaner und einem Fragenden. Der Titel könnte darauf 

hindeuten, dass es sich um einen Auszug aus einem längeren, bislang ungedruckten Ma­

nuskript handelt. 

Auch wenn er danach keine Gespräche mehr schrieb, steht diese literarische Form Hei­

deggers spätem Denken vielleicht sogar besser als seine Aufsätze, Vorträge oder die oft 

kitschigen Sinnsprüche und Gedichte, die als Einschübe auch die literarische Qualität der 

Feldweggespräche herabdrücken. Aus mehreren Stellen geht hervor, dass gerade für den 

späten Heidegger wie für Platon das Gespräch eine wesentliche Vollzugsweise philoso­

phischen Denkens ist.17 

Bei Heidegger ist nicht nur das gemeinsame Philosophieren, sondern auch der Bezug je­

des Einzelnen auf das, was zu denken gibt, gesprächsförmig. Das zeigt sich u. a. darin, 

dass er für seine Prosaarbeiten reklamiert, dass sie als Wege und Gespräche verstanden 

werden sollen und nicht als eine „Reihe von Aussagesätzen". Er muss darauf hinweisen, 

weil die philosophische Abhandlung nun einmal die sprachliche Gestalt von Aussagesät­

zen hat, auch wenn das in ihr Gesagte anders aufgefasst werden soll. In den als Gespräche 

verfassten Texten findet der offene, mehrstimmige Denkweg in seiner zeit- und ortsge­

bundenen Situiertheit auch auf der Ebene der lite rarischen Form eine Entsprechung. Das 

hebt sie aus den anderen Schriften des Philosophen heraus, unter denen die Notizen der 

Schwarzen Hefte nach der Gesprächsform wohl noch am ehesten dem Denken, auf das 

er sich im Spätwerk eingelassen hat, entsprechen. Nicht nur Philosophie und Dichtkunst 

gehen in den Gesprächen eine ungewöhnl ich enge Verbindung ein, sondern auch der 

Gedankengang und das Medium seiner Mitteilung. Die Interpretation der Feldweg-Ge­

spräche muss deshalb die Botschaft ihrer literarischen Form mitberücksichtigen. 

Matthias Flatscher wies darauf hin, dass der Schluss des ersten Feldweg-Gesprächs, wie 

im Übrigen auch der Schluss von Aus einem Gespräch über die Sprache, die Situation des 

16 Siehe Heidegger 2000, 57- 197. 
17 In Bezug auf Platons Hochschätzung des philosophischen Gesprächs siehe z.B. Theätet 189a-190a; 

Sophistes 263e und den berühmten siebten Brief. 

51 



Karl Baier 

Zueinandersprechens verlässt. Die Teilnehmer schwingen sich in der gemeinsamen Me­

ditation der Nacht, in deren Dunkel sie mittlerweile gehen, so aufeinander ein, dass sie 

schließlich in vol lkommener Harmonie einen einzigen langen Satz sprechen, nicht im 

Chor, sondern so, dass jeder den unvollkommenen Satzfaden seines Vorredners auf­

nimmt und weiterspinnt. 

Das ist insofern problematisch, als damit suggeriert wird, dass das Gespräch darauf ab­

zielt, dass sich alle zu einer einzigen Äußerung verbinden, die sich durch ihre verschiede­

nen Stimmen hindurch verlautbart- noch dazu in einem Raum, in dem es, laut Heidegger 

„nichts zu verantworten" gibt, weil in ihm nicht mehr jemand, sondern „es" spricht. Der 

lange Schatten des Totalitarismus ereilt damit auch den scheinbar „entwaffneten" Hei­

degger noch einmal. Die Hoffnung auf eine vom 11Führer" gestiftete einheitliche Antwort 

des Volkes auf den Zuspruch des Seins wird freilich zurückgeschraubt auf das glückende, 

auf die Nähe sich einlassende Feldweggespräch in trauter Runde, in der die drei Ge­

sprächspartner schließlich auf die geschi lderte Weise dem Sein entsprechen. 

1.3 Das Motiv des Feldwegs 

Der Topos des Weges spielt in Heideggers Denken bekanntermaßen eine wichtige Rolle. 

Er stellte die Gesamtausgabe seiner Schriften unter das Motto „Wege nicht Werke" und 

unterstrich damit die Unabgeschlossenheit seines Denkens. Zwei seiner Aufsatzsamm­

lungen enthalten „Weg" im Titel: die Holzwege (1950) und Wegmarken (1967) und auch 

im Titel der Zusammenstellung von Beiträgen zur Philosophie der Sprache namens Un­

terwegs zur Sprache (1959) wird der Wegcharakter seines Denkens artikuliert. Man kann 

sagen, dass nach dem zweiten Weltkrieg „Weg" zu einem Grundwort des Philosophen 

wurde. Das hängt nicht zuletzt mit dem oben schon erwähnten Einfluss des Daoismus 

zusammen, der bereits in der Zwischenkriegszeit Spuren hinterlässt und seit dem Ende 

des zweiten Weltkriegs unübersehbar wird. Eines von mehreren wichtigen Zeugnissen 

für sein daoistisch inspiriertes Wegdenken ist die aus den Jahren 1957 /58 stammende 

Vortragsreihe „Vom Wesen der Sprache", die in Unterwegs zur Sprache veröffentlicht 

wurde. Darin entfaltet Heidegger seine Interpretation des dao als Weg. 

Dem Thema „Feldweg" widmete er eine eigene kleine Meditation, die erstmals 1949 in 

einer Festschrift der Stadt Meßkirch zum hundertsten Todestag des Komponisten 

Constantin Kreuzer und danach noch mehrmals erschien. Er beschreibt darin einen Feld­

weg, den er aus seiner Jugend kannte und auf dem er damals während des Spazierenge­

hens oder auf einer Bank lesend, seinen noch unbeholfenen philosophischen Gedanken 

nachging. ,,Wenn die Rätsel einander drängten und kein Ausweg sich bot, half der 

52 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

Feldweg. Denn er geleitet den Fuß auf wendigem Pfad stil l durch die Weite des kargen 

Landes."18 

Was in diesem Satz vom Feldweg gesagt wird, bestimmt auch den Gang des ersten Feld­

weg-Gesprächs: Rätsel und Fragen, die einander hervorbringen; der Weg eines Ge­

sprächs auf dem sich manches löst, anderes ungeklärt stehen gelassen wird; ein Weg, der 

durch Feld und Wald führt, wobei er wie das Gespräch von Zeit zu Zeit Wendungen 

nimmt; und nicht zuletzt die Weite und Stille der Landschaft, die im Hintergrund die mit­

einander Sprechenden lautlos ansprechen und bewegen. Es ist bezeichnend, dass das 

Gespräch nicht an der Universität oder in einer Wohnung stattfindet, sondern draußen 

in der Natur im intimen Rahmen eines Trialogs, wo man in Ruhe aufeinander und auf die 

das Sein zugänglich machende, herbstlich gestimmte Gegend hören und miteinander 

denken kann.19 Der Feldweg ist außerdem, wie bei Heidegger das Landleben generell, 

Gegenwelt zur entfremdeten modernen Gesellschaft, die sich für ihn wie für viele Kultur­

kritiker seiner Zeit besonders in der Großstadt manifestiert. 

1.4 Der Titel 

Das erste Gespräch trägt den Haupttitel 'Avx16aaa{f1 (Anch ibasie). Dieses griechische 

Wort ist ein Hapaxlegomenon, ein sprachlicher Ausdruck, der nur an einer einzigen Stelle 

belegt ist. Dieser singuläre Ort ist das Fragment 122 von Heraklit, das nur aus diesem 

einen Wort besteht. Es handelt sich um eine Substantivbildung aus anchi 11heran", ,,nahe" 

und bainein 11gehen 11
, die gewöhnlich mit ,,Annäherung11 oder 11Herangehen 11 übersetzt 

wird. Die angemessene Übertragung des griechischen Worts ins Deutsche wird gegen 

Ende des ersten Feldweg-Gesprächs thematisiert, wo es schließlich mit „In-die-Nähe-ge­

hen" bzw. 11 ln-die-Nähe-hinein-sich-einlassen11 übersetzt wird, wobei unter „ Nähe" das 

Sich-einander-Zukehren von Sein und Mensch gemeint ist.20 

Im ersten Feldweg-Gespräch und auch in den anderen beiden wird nicht nur über die 

Nähe und das In-die-Nähe-Gehen gesprochen, es geht vie lmehr darum, mit dieser Nähe 

in Berührung zu kommen. Das Gespräch ist eine Einübung in die Erfahrung des meist 

18 Heidegger1983, 87-91: 87. 
19 Vgl. dazu Flatscher 2013, 137f. 
20 Der Gedanke, dass phänomenologisches Philosophieren aus der Zuneigung zur Nähe entspringt und 

in die Nähe führt, in der dann der Ursprung in seiner Ferne erscheinen kann, taucht bei Heidegger 
schon sehr früh in Notizen zur Vorlesung vom Wintersemester 1919/20 auf. Vgl. Heidegger 1993, 
168. Die Bedeutung des Motivs der Nähe in Sein und Zeit und im Spätwerk behandelt die einschlä­
gige Monographie Kettering 1987. Kettering wählt als Einstieg in sein Thema eine ausführliche In­
terpretation des zeitnah zu den Feldweggesprächen verfassten Brief über den Humanismus. Die frü­
hen Vorlesungen und die vollständige Ausgabe der Feldweggespräche waren, als Ketterings Studie 
verfasst wurde, noch nicht zugänglich. 

53 



Karl Baier 

unbeachteten Naheliegendsten, nicht die vertraute Nähe zu etwas oder jemand Be­

stimmtem, sondern zum Sein im Ganzen. Der Verlauf des Gesprächs ist ein Gang dorthin. 

Ein Ergebnis des Gesprächs, das ihrer gemeinsamen Gesprächserfahrung entspringt, be­

steht darin, dass die drei Gesprächspartner darin übereinkommen, dass 'Ayxißaaaf11 ein 

guter Name für das Wesens des Denkens ist. Damit ist das erste Feldweggespräch tat­

sächlich, wie es der Titel der Teilveröffentlichung von 1959 ankündigt, ein Gespräch über 

das Denken, aber mehr noch eine geschriebene performance des Denkens selbst, wäh­

rend derer die drei Gesprächspartner auf dem Feldweg allmählich in das Wesen des Den­

kens hineinfinden und die Nähe zum Sein erfahren. Sie lernen im Gehen die Nähe. 

1.5 Die Gesprächsteilnehmer 

Die miteinander Sprechenden werden nicht namentlich genannt, sondern als Forscher, 

Gelehrter und Weiser bezeichnet. Der Forscher ist ein Physiker, der die Höhenstrahlung 

erforscht; der Gelehrte ein Historiker mit philosophiegeschichtlichen Kenntnissen. Der 

Weise entspricht einem Philosophen, der in etwa so denkt wie Heidegger. Er distanziert 

sich im Gespräch von der Auffassung, ein Weiser sei ein Mensch, der Weisheit im Sinn 

eines höheren Wissens besitzt. Er meint, dass es vermutlich keinen Weisen in diesem 

Sinn gibt. Das schließe aber nicht aus, 

„ dass einer ein Weiser ist, mit welchem Wort ich jetzt nicht den Wissenden meine, sondern einen 
solchen, der dahin zu weisen vermag, von woher den Menschen die Winke kommen; einen solchen, 
der zugleich die Weise, die Art, weisen kann, wie den Winken zu folgen sei." {84f., Herv. i. T.) 

Seine Gesprächsbeiträge entsprechen dem Stil der Verhaltenheit, den Heidegger in sei­

nen zwischen 1936 und 1938 verfassten Beiträgen zur Philosophie als neuen St il des Phi­

losophierens ins Spiel brachte.21 Auf zuvorkommend-zurückhaltende Weise stimmen sie 

allmählich seine Mitunterredner ein auf ein horchendes Nachsinnen, das Winke, die aus 

dem schon Gesprochenen oder aus der Gestimmtheit der Jahres- oder Tageszeit kom­

men, beachtet und aufnimmt. 

In der Teilpublikation des Gesprächs von 1959 wurde der „Weise" zum „ Lehrer". Ein „Leh­

rer" erscheint auch im zweiten Feldweggespräch und spielt dort eine dem Weisen ver­

gleichbare Rolle. Warum Heidegger diese Änderung vornahm, ist nicht bekannt. Viel­

leicht ist ihm beim Schreiben des zweiten Gesprächs aufgegangen, dass „ Lehrer" der ge­

eignetere Name ist. Die Bezeichnung „Lehrer" klingt jedenfalls bescheidener als „Weiser" 

und passt insofern ganz gut zu dieser Gestalt. Andererseits fällt der im Wort „Weiser" mit 

zu hörende Bezug auf das Weisen und die Weisheit unter den Tisch und stattdessen klingt 

21 Vgl. dazu Flatscher 2014, 336- 344. 

54 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

der Bereich des schulmäßigen Unterweisens an, dem Heidegger zeitlebens kritisch ge­

genüberstand und der seiner Meinung nach weitab vom Feldweg liegt. 

Allerdings sollte in diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, dass Heidegger in­

tensiv darüber nachdachte, was Lehren und Lernen in der Philosophie und in anderen 

Bereichen bedeuten und welche Rolle den Lehrerenden dabei zukommt. Die Vermittlung 

schulmäßig festgelegter Lehrinhalte ist dabei seiner Meinung nach unumgänglich, aber 

nur von untergeordneter Bedeutung.22 Lernen besteht für Heidegger darin „ das Tun und 

Lassen zu dem in die Entsprechung zu bringen, was sich jewei ls an Wesenhaftem uns 

zuspricht." 23 Den Unterricht betrachtet Heidegger als einen gemeinsamen Weg der leh­

renden und Lernenden.24 Auf diesem Weg sind auch die lehrenden l ernende und sie 

müssen sogar mehr lernen als ihre Schüler*innen. 

„Das Lehren ist darum schwerer als das Lernen, weil Lehren heißt: lernen lassen. Der eigent liche 
Lehrer lässt sogar nichts anderes lernen als - das Lernen. Deshalb erweckt sein Tun oft auch den 
Eindruck, daß man bei ihm eigentlich nichts lernt, sofern man jetzt unversehens unter , lernen' nur 
die Beschaffung nutzbarer Kenntnisse versteht . Der Lehrer ist den Lehrlingen einzig darin voraus, 
daß er noch weit mehr zu lernen hat als sie, nämlich das Lernen-lassen."25 

Die Gestalt des Weisen wird im ersten Feldweggespräch so gezeichnet, dass sie der in 

diesem Zitat anklingenden Auffassung Heideggers davon, was einen Lehrer ausmacht, 

gerecht wird. Er legt es nicht darauf an, den anderen nützliche Kenntnisse beizubringen, 

sondern lässt sie in das Lernen der Nähe kommen, in die er sich, selber ein l ernender, 

einübt. 

Bei den Gesprächspartnern handelt sich um drei Männer, die durch ihre Berufe für drei 

verschiedene Wissenskulturen stehen. Die moderne Naturwissenschaft, die Geisteswis­

senschaft und eine Form des Erkennens, die von der akademischen Philosophie her­

kommt und ihr ähnelt, aber anderswohin unterwegs ist. 

Die Zweiteilung des Kosmos der Wissenschaften in Naturwissenschaften und Geistesw is­

senschaften war in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts üblich geworden. Einflussreich 

waren dafür etwa Windelbands Unterscheidung von nomothetischer und idiopathischer 

Wissenschaft und Diltheys Deutung der Geisteswissenschaft als im Unterschied zur Na­

turwissenschaft primär historisch orientierter Disziplin. Es ist von daher nicht verwunder­

lich, dass der dem Naturwissenschaftler an die Seite gestellte Gelehrte ein Historiker ist. 

22 Heidegger 1984, 3. Zum Wesen des Lernens und Lehrens siehe a.a.O., 71-74. Die dort geäußerten 
Gedanken nimmt Heidegger in Vorlesungen aus dem Jahr 1951/52, die 1954 veröffentlicht wurden, 
w ieder auf und denkt sie weiter. Vgl. Heidegger 2002. 

23 Heidegger 2002, Sf. 
24 Heidegger 2002, 17f. 

25 Ebd. 

55 



Karl Baier 

Die problematische Stellung der Philosophie im Verhältnis zu den beiden paradigmati­

schen Formen akademischen Wissens wurde vielfach diskutiert. Unser Feldweg-Ge­

spräch liefert einen Beitrag dazu. 

Heidegger hatte in früheren Jahren Gespräche mit den Philosophie-affinen Physikern 

Werner Heisenberg und Carl Friedrich von Weizsäcker geführt, aber auch mit Historikern 

verschiedener Gebiete wie den Literaturhistorikern Hugo Friedrich und Max Kommerell 

sowie dem mit ihm befreundeten Ku nsthistoriker Kurt Bauch. Auf die Erfahrungen, die er 

in diesen Unterhaltungen und Briefwechseln sowie durch einschlägige Lektüre erworben 

hatte, konnte er für die Feldweg-Gespräche zurückgreifen. Die Gesprächsteilnehmer tra­

gen aber nur wenige persönliche Züge. Sie stehen nicht so sehr für konkrete Personen als 

für drei verschiedene Wissensgebiete und mit ihnen verbundene Denkweisen. 

2. Die Ganga rten des Gesprächs 

Der Trialog lässt sich insgesamt als Einübung in das Philosophieren lesen. Im Mitgehen 

auf dem Feldweg kann man lernen, wie Philosophie nach Art des späten Heideggers geht 

und wohin sie sich bewegt. Dabei ist es hilfreich, das Gespräch mindestens in Tei len mehr­

mals zu lesen, und dabei auch hin und wieder zurück und vor zu blättern, um seine Be­

wegung besser zu verstehen. Die miteinander Philosophierenden durch laufen auf dem 

Feldweg mehrere Richtungswechsel und versch iedene Gangarten. Ich gehe an dieser 

Stelle darauf ein, weil der folgende, auf die Themen des Gesprächs fokussierte Kommen­

tar notwendigerweise die Modulationen und wechselnden Rhythmen des Gesprächsge­

schehens in den Hintergrund treten lässt und durch die geradlinige Diskussion wichtiger 

Themen mehr überdeckt, als offen legt. 

2.1 Die Grundbewegung: Dorth in gehen, wo wir sind 

Seinem Titel entsprechend gibt es eine grundlegende Bewegung, auf die alle Wendungen 

des Gesprächs letztlich hinauslaufen, das „ In-die-Nähe-gehen" oder „ In-die-Nähe-hinein­

sich-einlassen". Nähe meint dabei das zusammengehören von Mensch und Sein als vom 

Sein eröffnetes einander Entsprechen. Im Gespräch wird das Sich-Einlassen auf diese 

Nähe geübt, wobei es dem Weisen zukommt, etwas vertrauter mit ihr zu sein als die an­

deren und im Gespräch immer wieder Hinweise zu geben, die dorthin zeigen. Aber auch 

er überblickt und beherrscht den Gang des Gesprächs nicht, zu dem alle auf je ihre Weise, 

das beitragen, was ihnen unvorhersehbar in den Sinn kommt. 

Die Einübung in die Nähe bildet kein Vorspiel zu ihrer Erfahrung, sondern ist mit ihr iden­

tisch. ,,Erfahren heißt nach dem genauen Sinn des Wortes: eundo assequi: im Gehen, 

56 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

unterwegs etwas er langen, es durch den Gang auf einem Weg erreichen." 26 Die Beson­

derheit des Gangs auf dem Feldweg besteht darin, dass er uns in das gelangen lässt, in 

dessen Bereich wir immer schon sind. In Unterwegs zur Sprache heißt es dazu: ,,Der Weg 

lässt uns in das gelangen, was uns be-langt, in dessen Bereich wir uns schon aufhalten."27 

Er führt also nicht anders wohin, sondern zu dem Naheliegendsten, worin wir schon ein­

gelassen sind. Einen Weg zu ihm zu beschreiten, ist deshalb notwendig, weil wir uns dort, 

wo wir sind, für gewöhnlich auf eine Weise aufhalten, die eher ab- als anwesend ist, ab­

gekehrt von dem, was uns doch am nächsten ist, weil es uns die sein lässt, die wir sind. 

Den Weg dorthin zu gehen, bedeutet für die Gesprächsteilnehmer, sich von dem gemein­

samen Gesprächsweg bewegen zu lassen (202) und bereit zu sein, im Gespräch etwas zu 

erfahren, das sie umstimmt und ihr eigenes Wesen (d . h. bei Heidegger die grundlegende 

Art, wie sie anwesend sind) verwandelt (57). 

2.2 Das Dasein entbergendes, mehrdimensionales Kreisen 

Die Bewegung zu dem Ort, an dem wir schon sind, schließt ein geradliniges Herangehen 

an ein sich zunächst anderswo befindendes Ziel aus. Dadurch entsteht leicht der in ge­

wisser Weise zutreffende Eindruck, das Gespräch komme nicht vom Fleck und trete auf 

der Stelle (vgl. 21). Das Kreisen um dasselbe wandelt sich, aber nicht im Sinn einer quan­

t itativen Skala des Fortschreitens. Es gibt eine wachsende Klärung, eine Steigerung des 

lnneseins der Nähe des Seins, die mit qualitat iven Ortsveränderungen verbunden ist . Sie 

entsteht im Kreisen, das nicht notwendig nach oben führt, also eine lineare Steigung an­

zeigt, wie die Metapher der Spirale es nahelegt, sondern auch Veränderungen der Tonart 

inklud iert, für die das Oben/Unten-Schema zu simpel ist. Man kommt jedenfalls immer 

mal wieder gleichsam von Neuem dort an, wo der Weg schon einmal anlangte (vgl. GA 

97, 155). Früher Gedachtes kehrt zurück und wird erneut durchgegangen, weil es unge­

hobene Möglichkeiten zukünftigen Verstehens in sich birgt, die nun auftauchen und dem 

Weg eine neue Richtung zu geben vermögen. Die schöpferische Rückkehr und Wieder­

holung in einem mehrdimensionalen Raum ist eine Grundstruktur des Übens, die für das 

übende Wesen Mensch nicht nur im nachdenklichen Gespräch, sondern in vielen Berei­

chen des Daseins von Bedeutung ist.28 

Die Unabschließbarkeit des philosophierenden Kreisens tritt in unserem Feldwegge­

spräch auf verschiedene Weise zu Tage. Die Gesprächspartner beziehen sich z. B. auf vor­

hergehende Gespräche, nehmen einige von deren Themen wieder auf, ohne früher 

26 Heidegger: Unterwegs zur Sprache, GA 12, Frankfurt/M. 1985, 159. 
27 Ebd., 188. 
28 Vgl. zum Thema Übung Baier 2013. 

57 



Karl Baier 

Gesagtes vollständig einholen zu können und zu wollen. Wichtig ist, was davon im jewei­

ligen Augenblick erinnert wird und zur Annäherung an die Sache beiträgt. Das Gespräch 

hat auch kein handfestes Ergebnis, sondern einen offenen Schluss, der über es hinaus­

weist auf mögliche künftige Gespräche.29 

Die Gefahr auf einen Ab- oder Irrweg zu geraten, begleitet jede Phase und die Gesprächs­

teilnehmer erliegen ihr dann und wann. Dennoch bleiben die drei miteinander auf ihrem 

Feldweg und sind in diesem Sinn, wie Heidegger andernorts sagt, ,,un-ent-wegt, jedoch 

beirrt".30 Es liegt ihrem Gang ein sie verbindendes und ihr Gespräch tragendes, sie ge­

meinsam Bewegendes zugrunde, von dem sie über das jeweils im Fokus der Aufmerk­

samkeit stehende konkret e Thema hinaus angesprochen bleiben und sie halten sich auf 

dem Weg, der darin besteht, dem Bewegenden zu entsprechen. Sie können dieses letzt­

lich Bewegende erst gegen Ende des Gesprächs vorläufig artikulieren und haben dann 

etliche Irr- und Seitenwege begangen und sich einander erinnernd immer wieder aus 

dem Abdriften zurückgeholt. 

Der Kreisgang ist ein wiederholtes gemeinsames Sich-Sammeln um der zu erörternden 

Sache willen. Er kann selbst zu einem Abweg werden, wenn er zu einem zwanghaften 

Repetieren eines Themas wird, an dem man sich festgebissen hat. Auch das scheinbar 

zwanghafte Wiederholen ist nicht sinnlos. In ihm steckt ein Frageknoten, der darauf war­

tet, entdeckt und gelöst zu werden. 

Welche Richt ung des gemeinsamen Nachdenkens eingeschlagen werden soll, wenn das 

Gespräch an einer Wegscheide ankommt, darüber sind sich die Teilnehmer nicht immer 

ein ig. Sie wird im Gespräch selbst besprochen und konsensuell entschieden, oft aber 

ergibt sie sich auch wie von selbst aus dem Fortgang. 

2.3 Das Schlingern in der Zone der entscheidenden Fragen 

Das Schlingern ist eine Denkbewegung, die mit Angst verbunden ist, weil man darin den 

festen Boden und die Orientierung verl iert. Die Schritte werden unsicher. Es ist oft ein 

Indikator dafür, dass man bei grundlegenden Fragen angelangt ist. Der Forscher sagt in 

diesem Zusammenhang: 11Solche Fragen sind seltsam. Sie erregen mir stet s einen Schwin­

del. Ich verliere in ihrem Wirbel jeden Boden und allen Raum." (10) Die Zeiten des 

29 Flatscher 2011, 355. 
30 Vgl. dazu den Brief Heideggers an seinen damaligen Studenten Hartmut Bucher in Heidegger 2000b, 

187: ,,Alles ist hier Weg des prüfend hörenden Entsprechens. Weg ist immer in der Gefahr, Irrweg 
zu werden . Solche Wege zu gehen verlangt Übung im Gang. [ ... ] Bleiben Sie in der echten Not auf 
dem Weg und lernen sie un-ent-wegt, jedoch beirrt, das Handwerk des Denkens." 

58 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

Schlingerns sind wesentliche Wandlungsphasen des philosophischen Gesprächs, denen 

man nicht ausweichen sollte. 

2.4 Innehalten und im Rückwärtsgang nach vorne 

Es geht bei der Besinnung auf früher Besprochenes um mehr als nur darum, es im Ge­

dächtnis zu behalten. Das Erinnern ist zugleich ein Sich-sammeln im Zusammenfassen 

des bisherigen Gesprächs (73). Typisch dafür ist die Frage 11Wo stehen wir?" (76) Diese 

Besinnung blickt zugleich zurück und voraus in das noch Ausständige des Gesprächs. Die 

miteinander Sprechenden beziehen sich auf das schon Gesagte, um dem darin verborge­

nen bisher noch ungedachten Sinn, nachzuspüren, der darauf wartet, entdeckt zu wer­

den. 

Auf dem Feldweg wird immer wieder mehr gesagt, als man sich zunächst dabei dachte. 

Die den Tei lnehmern einfallenden Worte enthalten einen Bedeutungsüberschuss im Ver­

gleich zu dem, was der jeweils Sprechende gerade davon versteht. ,,Sie sagen da vermut­

lich mehr, als sie denken", meint einmal der Weise zum Forscher (5 und ähnlich 7). Es gi lt 

auf dieses Plus zu achten und es als Quelle des Denkens ins Gespräch einfließen zu lassen, 

indem man auf schon gesagte Worte zurückkommt, und ihren Sinn schöpferisch auslotet. 

2.5 Den Schritt verlangsamen, zur gelösten Ruhe kommen 

„ Immer gelöster vert raue ich dem unscheinbaren Geleit, das uns in diesem Gespräch an 

die Hand oder, richtiger gesagt, beim Wort nimmt." (107) Das Gespräch wird in seinem 

Verlauf ruhiger, gelassener und entspannter. Es kehrt, wie es im Gespräch heißt, ein in 

die Ruhe „worin jegliches beruht." (159) Das Ende des Gesprächs ergibt sich aus ihm 

selbst, wenn es „durch seine Eigenschwingung in seine eigene Ruhelage kommt ." (74) 

Das Zur-Ruhe-Kommen des Gesprächs ist ein vorläufiges Ankommen an dem Ort, um den 

das Gespräch kreiste. Die Bewegung kommt dadurch nicht zum Stillstand, sondern sam­

melt sich in einem wachen Gewahrsein. Dessen Ruhe kommt aus der Nähe zum Sein. 

Nicht nur das Feldweg-Gespräch, sondern der Mensch allgemein gelangt in der Offenheit 

für die Nähe in die Ruhelage seines Wesens (70). 

2.6 Hören auf das, was sich im Gespräch zuspricht. 

Es wird immer wieder deutlich, dass die miteinander Sprechenden in dieser Art Gespräch 

nicht vorgefasste Punkte abarbeiten. Sie vertrauen darauf, dass ihr Gespräch, das von 

einem sich immer wieder entziehenden Thema in Atem gehalten wird, im Gehen einen 

Weg entstehen lässt und den Ausblick auf Möglichkeiten eröffnet, denen dann nachge­

gangen wird (75). Das, worum es geht, kommt im Ganzen des Gesprächs heran und 

spricht sich darin zu. Deshalb ist für die Teilnehmenden „das Hineinhören in das Gespräch 

59 



Karl Baier 

fast wesentlicher" als das Sprechen. Sie rühren auf diese Weise immer wieder an die 

Nähe, schöpfen aus ihr, die sich dabei als Nähe eines Fernen zeigt, das ent zogen bleibt.31 

Wie oben schon erwähnt, treten die erörterten Gangarten des Gesprächs im nun folgen­

den Kommentar nur mehr am Rande in Erscheinung. Sie könnten adäquat herausgear­

beitet werden, wenn die einzelnen Gesprächsbeiträge und die Art, wie sie jeweilig aufei ­

nander und auf das Gespräch als Ganzes eingehen, bedacht werden würden. Das würde 

den Kommentar auf Buchlänge anschwellen lassen, und den l esenden mindestens soviel 

Zeit abverlangen, wie die Lektüre des Feldweggesprächs selbst. Stattdessen folgt nun 

eine an den zentralen Themen orientierte, verhältnismäßig bündige Interpretation. Sie 

kann das sich dem Gang des Gesprächs anschmiegende Lesen des Originaltextes nicht 

ersetzen, trägt aber, wie ich hoffe, dazu bei, dessen Verständnis zu erleichtern und zu 

vertiefen. 

31 Diesbezüglich haben Heideggers Feldweggespräche eine strukturelle Ähnl ichkeit mit dem frühro­
mantischen Symphilosophieren, wie es von Friedrich Schlegel konzipiert wurde. 

60 

In die Nähe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespräch. Erster Teil 

Literatur 

Baier, Karl (2013): ,,Philosophien der Übung unter japanischem Einfluss: Karlfried Graf Dürckheim und 

Otto Friedrich Bollnow", in: Marcus Schmücker, Fabian Heubel: Dimensionen der Selbstkultivie­

rung. Beiträge des Forums für asiatische Philosophie. Freiburg/München, 337-369. 

Cosmus, Oliver (2001): Anonyme Phänomenologie. Die Einheit von Heideggers Denkweg. Würzburg. 

Flatscher, Matthias (2011): Logos und Lethe. Zur phänomenologischen Sprachauffassung im Spätwerk 

von Heidegger und Wittgenstein. Freiburg/München. 

Flatscher, Matthias (2013): ,,(V)Ergangene Geistergespräche. Bemerkungen zu Heideggers performati­

vem Stil im Feldweg-Gespräch Anchibasie." In: Patrick Baur, Bernd Böse!, Dieter Mersch (Hg.): Die 

Stile Martin Heideggers. Freiburg/München. 

Jäger, Lorenz (2021): Heidegger. Ein deutsches Leben. Berlin. 

Heidegger, Martin (1976): Wegmarken, GA 9, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1977): Sein und Zeit, GA 2, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1979): Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, GA 20, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1983): Aus der Erfahrung des Denkens. 1910- 1976, GA 13, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1984): Die Frage nach dem Ding, GA 41, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1993): Grundprobleme der Phänomenologie, GA 58, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (1995): Feldweg-Gespräche, GA 77, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (2000): Zu Hölderlin. Griechenlandreisen, GA 75, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (2000b): Vorträge und Aufsätze, GA 7, Frankfurt/M. 2000. 

Heidegger, Martin (2002): Was heißt Denken?, GA 8, Frankfurt/M. 

Heidegger, Martin (2004): Der Begriff der Zeit, GA 64, Frankfurt/M. 

Heidegger, Gertrud (Hg.) (2005): ,Mein liebes Seelchen'. Briefe Martin Heideggers an seine Frau 

Elfriede 1915-1970. München. 

Heinrichs, Thomas (1999): Zeit der Uneigentlichkeit. Heidegger als Philosoph des Fordismus, Münster. 

Kettering, Emil (1987): Nähe. Das Denken Martin Heideggers. Pfullingen. 

Mitchell, Andrew J. (2016): ,,Heidegger's Breakdown: Health and Healing Under the Care of Dr. V.E. von 

Gebsattel ", in: Research in Phenomenology 46, 70- 97. 

Ott, Hugo (1988): Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt/ New York. 

Payen, Guillaume (2022): Heidegger. Die Biographie. Darmstadt. 

61 


