Daseinsanalyse 41 (2025) 44-61

In die Nahe Gehen

Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-
Gesprach. Erster Teil

Karl Baier

1. Einleitendes

1.1. Die Entstehung der Feldweggesprache und Heideggers Deutung der Zeitgeschichte

Bei den sogenannten Feldweg-Gesprachen handelt es sich um drei fiktive Gespriche, die
in der ersten Halfte des Jahres 1945 niedergeschrieben wurden. Zu Heideggers Lebzeiten
erschien davon nur ein Teil des ersten und mit Abstand langsten Gespréchs, der unter
dem Titel Zur Erérterung der Gelassenheit. Aus einem Feldweg-Gespriich iiber das Den-
ken in dem kleinen Band Gelassenheit im Jahr 1959 veroffentlicht wurde. Erst 1995 er-
schien dieses Feldweg-Gesprach dann vollstédndig und gemeinsam mit den beiden ande-
ren als Band 77 der Gesamtausgabe. Es tragt dort den Titel “AyxiBaoin. Ein Gespréch selb-
dritt auf einem Feldweg zwischen einem Forscher, einem Gelehrten und einem Weisen.

Als Heidegger die Feldweg-Gesprache verfasste, befand sich der Zweite Weltkrieg in sei-
ner Endphase und die Kapitulation Deutschlands stand unmittelbar bevor. Er war damals
56 Jahre alt und aus mehreren Grlinden in einer sehr schwierigen Situation.? Die natio-
nalsozialistische Diktatur, von der er sich bis etwa 1936 die Rettung Deutschlands und
den Anbruch einer neuen, heilvollen Epoche der abendladndischen Geschichte erhofft
hatte, brach zusammen. Am 8. November 1944 hatte er seine Vorlesung an der Freibur-
ger Universitat abbrechen miuissen, weil er zum Volkssturm eingezogen wurde. Man
wollte mit diesem letzten Aufgebot verhindern, dass die franzésische Armee auf das
rechte Rheinufer (ibersetzt. Heidegger gehorte zu denen, die zu diesem Zweck Griben

1 Die Titel der anderen beiden Gesprache lauten: Der Lehrer trifft den Tiirmer an der Tiir zum Turm-
aufgang sowie Abendgesprich in einem Gefangenenlager in Rufland zwischen einem liingeren und
einem Alteren.

2 Details dazu sind nachzulesen in den Heidegger-Biografien von Hugo Ott, Ridiger Safranski, Lorenz
Jager und Guillaume Payen.

44

—g—— -

AT

In die Ndahe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprach. Erster Tell

ausheben und Walle aufschiitten mussten. Diese und andere MaRnahmen kamen freilich
schon zu spit; die franzosischen Panzer waren nicht mehr aufzuhalten.

Am 3. Dezember kehrte er, aus dem Volkssturm entlassen, ohne an Kdmpfen teilgenom-
men zu haben, nach Freiburg zuriick. Er ging an noch brennenden und rauchenden Rui-
nen vorbei. Englische und amerikanische Bomber hatten die Stadt kurz zuvor schwer ge-
troffen. Da an geordneten Unterricht nicht mehr zu denken war, wurde Heidegger von
der Universitat beurlaubt. Er schrieb gemeinsam mit seinem Bruder Fritz Teile seiner un-
gedruckten Manuskripte ab und schaffte sie an moglichst sichere Aufbewahrungsorte
aulerhalb der Stadt. Am 31. Januar wurde die Verlagerung der Universitat beschlossen.
Die Philosophische Fakultdt, der Heidegger angehorte, Uibersiedelte zum grofRen Teil mit
dem Fahrrad und auf abenteuerlichen Wegen nach Burg Wildenstein.

Heidegger lieR seine Frau Elfriede im zerbombten Freiburg zuriick und lebte abwechselnd
bei seinem Bruder in MeRkirch und bei seiner Schiilerin und Geliebten Margot von Sach-
sen-Leiningen im Forsthaus der Burg Hausen. Nicht zum ersten und auch nicht zum letz-
ten Mal kriselte es in der Ehe der Heideggers. Dazu kam noch, dass die beiden Sohne, die
an der Ostfront kdmpften, vermisst waren. Man musste auf das Schlimmste gefasst sein.

Diese prekdren Umstédnde riefen bei dem Philosophen Depressionen und verschiedene
psychosomatischen Beschwerden hervor, die er im Frihjahr 1945 im Zug des Schreibens
an den Feldweg-Gesprachen vorlaufig Gberwinden konnte. Er besann sich auf das, was
er in seinem Philosophieren als heilsam und befreiend erfahren hatte, und vertiefte sich
darin, wobei manche pragende Gedanken seines Spatwerks erstmals in Erscheinung tra-
ten. Nirgendwo sonst denkt er so eindringlich iber Heilung und das Heilende nach wie
im dritten Feldweg-Gesprach. Aber auch die anderen Gesprache sind als Wege zu dem,
was heilsam ist, angelegt. Die Heidegger umgebende Katastrophe wird darin weitgehend
ausgeblendet. Tatsachlich hielt er sich ja in einer vergleichsweise idyllischen, dem Kriegs-
geschehen entriickten Gegend auf und hatte Zeit, sich auf die Ressourcen zu besinnen,
aus denen er jetzt noch schopfen konnte.

In einem Brief an seinen Bruder im Januar 1945 kiindigt sich eine Aufhellung seiner Stim-
mung an und dies im Zusammenhang damit, dass er wieder zu schreiben und daran zu
glauben begann, dass sein Philosophieren (und er mit ihm) noch nicht am Ende waren.
Mit der pathetischen Gestelztheit, in die er gelegentlich verfallt, wenn er iber sich selber
und sein Philosophieren personlich werden will, schreibt er ihm:

,Du hast recht geahnt: ich bin erneut und hellen Blickes und aus einem guten Sagenkonnen auf den

Stegen im stillen Gespriach mit dem Wesen einer einzigen ahnenden Tiefe, aus der ein geheimnis-
volles Rufen kommt, das nur in die Reinheit und Scheu des sagenden Denkens aufgenommen und

45



Karl Baier

verwahrt werden darf. [...] Zuweilen ist es, als stlinde mein Denken jetzt im Vorraum des kiinftigen
Sagens.” 3

In einem langeren Brief an seine Frau vom 2. Februar 1945 klagt er trotzdem noch tber
Schlafstorungen, ,leichte Ohnmachten”, Kopfschmerzen und ,,seltsame Depressionen®*
Er deutet an, dass er unfahig ist, der historischen Situation entsprechend wirklich zu trau-
ern, nur traurig (im Sinn von depressiv) kdnne er sein. Das ,eigentlich Zermurbende” fur
ihn sei das ,,Geschick des [deutschen] Volkes” und dies besonders, wenn man (wie er fir
sich in Anspruch nimmt) sein abendlandisches Wesen und seine Bestimmung ,erblickt”.
Er kommt dann aber letztlich zu der Uberzeugung, dass die Zeit des deutschen Volkes
noch nicht abgelaufen ist und es dazu bestimmt bleibt, den Niedergang Europas und die
globale Misere zu Uberwinden. Es kdme nur darauf an, dieses Schicksal auf sich zu neh-
men und sich weiterhin fir den Empfang der den Deutschen vorbehaltenen neuen Of-
fenbarung des Seins offen zu halten. Er ist jetzt insbesondere wieder zuversichtlich, dass
»die Sprache als die Behausung flir ein neues Wohnen erwachen wird.”®

Heidegger halt daran fest, Vordenker einer Sendung des deutschen Volkes von weltge-
schichtlicher Bedeutung zu sein. Nachdem Hitler und die NSDAP aus seiner Sicht beim
politischen Griinden der deutschen Volksgemeinschaft als Ort fur den , anderen Anfang”
des Seinsdenkens versagten und stattdessen zur globalen Aushreitung der Seinsverges-
senheit beitrugen, will er nun angesichts der bevorstehenden Kapitulation Deutschlands
weiter an einer Sprache flr kiinftige Generationen arbeiten, die Wegweisungen zu einer
neuen Heimat enthalt, die sich in ferner Zukunft jenseits der planetaren Verwiistung auf-
tun kénnte. Das manierierte, oft verschrobene und schwer verstandliche Deutsch, das er
seit den 1930er Jahren ausbildete, steht in diesem Zusammenhang.® Schon wahrend der
Nazizeit hatte sich fur ihn die Ankunft der Heilszeit und damit die Erflllung der Bestim-
mung des auserwahiten deutschen Volkes in eine ferne Zukunft verschoben. Die jetzige
Niederlage Hitlerdeutschlands und sein friherer fataler politischer Irrtum vermochten es
nicht, ihn zu einer grundsatzlichen Neuorientierung seines Denkens zu motivieren.

Seine Sorge galt auch nicht konkreten politischen und moralischen Verantwortlichkeiten
in Bezug auf Diktatur, Weltkrieg und Holocaust, sondern den Deutschen als idealisiertem

Zit. nach Jager 2021, 381.

Heidegger 2005, 231.

A.a.0., 232.

Das ebenfalls schon sehr eigenwillige Deutsch in den Jahren vor und nach Sein und Zeit entwickelt
demgegeniiber noch eine neuartige ontologische Terminologie mit hohem akademischem An-
spruch, deren Angemessenheit an die Phanomene in methodisch elaborierter Weise zur Diskussion
gestellt wird. Heideggers Versuche, seinem spateren Philosophieren eine vergleichbar koharente
und den hochsten Standards universitédren Philosophierens erflillende Form zu geben, scheiterten.

QU bW

46

In die N&ahe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gespréch. Frster Teil

Volk der Dichter und Denker. Mit auf dem Spiel stand dabei fiir ihn die Zukunft seines
eigenen Schreibens. Konnte er die Sprache finden, die dem ,Geschick” des Volkes nach
dem Untergang des Dritten Reichs entsprach? Von eigener Schuld und Reue, sowie niich-
terner Analyse der Diktatur ist zu dieser Zeit und auch spater bei ihm nichts zu verneh-
men, héchstens wird gelegentlich die Scham thematisiert, auf Hitler und das NS-Regime
hereingefallen zu sein.

In der Nachkriegszeit manifestierte sich fiir Heidegger die allgemeine Seinsvergessenheit
mehr denn je als globale Herrschaft des von ihm ,Gestell” genannten technokratischen
Verhdltnisses von Welt und Mensch, einem Machbarkeits- und Kontrollierbarkeitswahn,
den er als Endstufe des bhisherigen abendlandischen Philosophierens (manchmal einfach
Metaphysik genannt) und als ein Geschick des Seins selbst verstand.

Er spielte die Nazi-Verbrechen und Deutschlands Verantwortung dafiir herunter, indem
er behauptete, dass die Herrschaft des Willens zur Macht in Gestalt moderner Technik
das eigentlich Bose darstellt, eine Macht gewalttatiger und weitreichender, als es der Na-
tionalsozialismus je war. Letzterer wird von ihm nun als kurzfristiger Beschleuniger der
Weltverdiisterung und Zerstérung der Erde hingestellt, die durch Kommunismus (repra-
sentiert von der Diktatur der kommunistischen Partei in der Sowjetunion) und Amerika-
nismus (sprich Kapitalismus plus Demokratie) zu einer noch brutaleren Vollendung ge-
langen.” Die Rettung aus diesem Schlamassel ist weiterhin dem deutschen Volk vorbe-
halten. Die Wiedereinfiihrung der Demokratie im Nachkriegsdeutschland weist fir ihn
nicht auf den ,anderen Anfang” voraus, sondern ist Teil der Unheilsgeschichte.

Der angedeutete nationalistische Millenarismus und Heideggers antidemokratische Mo-
dernekritik sind als Hintergrund aller drei Feldweggesprache bedeutsam und wurden
deshalb an dieser Stelle angesprochen. In dem ersten und langsten Gesprach, das hier
kommentiert wird, wird davon nichts explizit Thema und ich werde dementsprechend in
meinem Kommentar nicht mehr darauf zurickkommen.

Am 2. Mérz legt er einem Brief an seine Frau die Abschrift eines Gespréachs aus dem
Zhuangzi Uber das Wesen des Unnotigen bei. Im Brief selber spricht er davon, dass die
Neuzeit mit ihrer Orientierung an Leistung, Arbeit, Macht und Erfolg das gemaRe Verhalt-
nis zum Unnétigen verloren habe. Die Bezugnahme auf den daocistischen Klassiker ist kein
Zufall. Der Einfluss des Daoismus auf Heidegger, der ab den 1930er Jahren greifbar wird,
ist in den Feldweg-Gesprachen und in seiner gesamten Spatphilosophie spiirbar. Er war
an den alten Uberlieferungen asiatischer Vélker interessiert, die wie das vorsokratische
Denken der Griechen versprachen, Potentiale fir das erhoffte Neuerwachen des

7 Man kann Heideggers Technikphilosophie deshalb zum Teil als Schuldabwehr interpretieren.

47



Karl Baier

Seinsdenkens zu enthalten. Die Auseinandersetzung mit dem Daoismus hat dabei in sei-
nem Werk deutlichere Spuren hinterlassen als seine Beschaftigung mit Zen-Buddhismus
und hinduistischem Denken.

Am 23. Mdrz 1945 berichtet er Elfriede vom Nachlassen seiner Depressionen und dass er
an dem ersten der spater Feldweggesprache genannten Texte arbeitet. Er schreibt ihr in
diesem Zusammenhang, dass er jetzt groRe Trauer Gber das ,Schicksal des Vaterlandes”
empfinde, aber auch, dass sich darin etwas Ratselhaftes verbergen wiirde, ein schmerz-
liches Geheimnis, aus dem er Kraft schopft. Heidegger fahrt fort:

Jrotzdem mein Zustand noch labil ist kérperlich, bin ich in den letzten Tagen in einen unheimlichen
Schwung gekommen, tiber den ich fast Nahrung u. Schiaf ganz vergessen kénnte. Plétzlich fand ich
eine Form des Sagens, die ich nie gewagt hitte schon wegen der Gefahr der Nachahmung der pla-
tonischen Dialoge. Ich schreibe an einem ,Gespréch’ — eigentlich habe ich die ,Inspiration’ —ich muss
es schon so nennen, gleichzeitig zu mehreren. Das dichtende u. denkende Sagen haben so eine ur-
spriingliche Einheit gewonnen, u. alles flieRt leicht u. frei dahin. Erst aus der eigenen Erfahrung ver-
stehe ich jetzt Platons Art der Darstellung [...]."®

Kurz darauf, am 4. April, heiBt es in einem Brief an seinen Freund, den Romanisten und
Literaturwissenschaftler Hugo Friedrich:

#Es gibt trotz aller Entfremdung noch Ndhe. Denken Sie, in den letzten vierzehn Tagen habe ich hier,
plétzlich im Sturm bei halber Kraft und Schlaflosigkeit, ganz wach ein ,Gesprich’ niedergeschrieben,
das ich in den néachsten Tagen noch zu beenden hoffe, [...]. Das Schéne dabei ist, daR ich das Gefiihl
habe, nicht im Geringsten den Dialog Platons nachzuahmen; aber ich verstehe diesen jetzt erst. Und
alles ist eine einzige Notwendigkeit des reinen freien Sagens."?

Es ist bemerkenswert, dass Heidegger hier das im ersten Feldweg-Gesprich so wichtige
Wort ,Ndhe” als Gegensatz zu ,Entfremdung” gebraucht, eine Vokabel, die in der Mo-
dernekritik linker wie rechter Autoren schon langer eine zentrale Rolle spielte.'® Der in
die Ndhe flhrende Gang auf dem Feldweg erscheint, so gesehen, als ein Ausweg aus der

8 Heidegger 2005, 234-235.

9 Zit. nach Flatscher 2013, 128-156: 130-131.

10 Heidegger greift den Begriff ,Entfremdung” erstmals 1925 wihrend der Ausarbeitungsphase von
Sein und Zeit auf. Siehe Heidegger 2004, 41 und Heidegger 1979, 389, 437. In seinem Hauptwerk
wird Entfremdung in § 38 als ein Charakteristikum des verfallenden In-der-Welt-Seins eingefiihrt,
das besagt, dass sich dem verfallenden Dasein sein eigenstes Seinkdnnen verbirgt und es sich auf
diese Weise von ihm selbst entfremdet. Vgl. Heidegger 1977, 236. Zur Geschichte des Begriffs mit
Blick auf Heidegger siehe Heinrichs 1999, 73-90. Bei seinem Versuch in die Nachkriegsdebatten der
franzdsischen Philosophie einzusteigen, lobt Heidegger Im Brief iiber den ,,Humanismus” (1947) Karl
Marx daftir, die Entfremdung des Menschen, die in die ,Heimatlosigkeit des neuzeitlichen Men-
schen” zurtickreiche, ,in einem wesentlichen und bedeutenden Sinne” erkannt zu haben (Heidegger
1976, 339). Er behauptet, dass deshalb nicht Husserl und Sartre, sondern sein Denken der Seinsge-
schichte ein produktives Gesprach mit dem Marxismus ermégliche (a.a.0., 340).

48

In die Ndhe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprich. Erster Teil

Entfremdung, der mit der Neuzeit zum Durchbruch gelangenden, aber sich schon viel
langer anbahnenden Entwurzelung und Heimatlosigkeit. Er ist auch als ein Nachhause-
kommen aus der Fremde konzipiert.

Der durch das Schreiben an den Feldweggesprachen entfachte neue Lebensschwung be-
deutete keine nachhaltige Genesung. Anfang 1946 erlitt Heidegger einen Nervenzusam-
menbruch. Nachdem sich der Bereinigungsausschuss der Freiburger Universitdt monate-
lang mit seinem Verhalten wahrend des NS-Regimes beschaftigt hatte, umfasste das im
Januar 1946 verklindete Ergebnis seine Emeritierung, den Entzug der Lehrbefugnis sowie
die Aufforderung éffentlichen Veranstaltungen der Universitét fern zu bleiben.*! Dazu ka-
men die immer noch virulenten privaten Probleme und die allgemein katastrophale Lage
im Nachkriegsdeutschland. Bei der Bewaltigung der diesmal nicht mehr wegzuschreiben-
den Krise half ihm Victor Emil von Gebsattel (1883-1976), ein bedeutender Vertreter der
anthropologischen Psychiatrie und Psychotherapie, in dessen psychiatrischer Klinik er
sich wihrend der ersten Hilfte des Jahres 1946 einige Monate lang behandeln lieB.?

1.2 Zur Gesprachsform

Selbstverstandlich hatte Heidegger, wie die zitierten Briefstellen belegen, beim Schreiben
der Feldweggespriche die beriihmtesten literarischen Gesprache der europdischen Phi-
losophiegeschichte vor Augen: Die platonischen Dialoge. Und jetzt, da er selber Gespra-
che schrieh, fiihlte er eine neue Verbundenheit mit Platon, so dass er in dem zitierten
Brief an seine Frau sogar daran denkt, das Buch (iber den griechischen Philosophen, das
er vor Jahren versprochen hatte, fiir sie zu schreiben, doch noch anzugehen. Er betont in
seinem Schreiben an Hugo Friedrich zurecht, dass seine Gespréche keine bloRe Nachah-
mung der platonischen Dialoge darstellen. Heidegger zweifelte daran, dass die platoni-
schen Dialoge Uberhaupt Gesprache in seinem Sinn sind. Die Unterschiede zwischen den
Feldweggesprachen und der Form des Gesprachs bei Platon wurden spater auch von ei-
nigen Heidegger-Interpreten hervorgehoben.!® Von der beriihmten sokratischen Ironie
ist so gut wie nichts zu spliren. Auf dem Feldweg gibt es auch niemanden, der wie Sokra-
tes aus Uberlegener Einsicht mit seinen gezielten, seine Gesprachspartner in Aporien trei-
benden Fragen den Gang des Gespréchs lenken wiirde. Die Figur des Weisen, der diese
Rolle am ehesten zukommt, bringt sich zurtickhaltender ein, ist stérker an die wie von
selbst entstehenden Kairos-Momente des Gesprachs gebunden, aus denen sie ihre Hin-
weise auf die Ndhe des Seins schopft. Dadurch wird die Unverfiigbarkeit des Denkwegs,

11 Vgl. Ott 1988, 321.

12 Vgl. dazu Payen 2022, 473 und Ott 1988, 322 sowie Mitchell 2016, Heidegger hat die Bedeutung
dieses Aufenthalts und der Therapie bei Gebsattel spater heruntergespielt.

13 Siehe dazu Cosmus 2001, 123 f.

49



Karl Baier

dessen Verlauf niemand der miteinander Sprechenden bestimmen kann, bei Heidegger
starker als bei Platon betont.

Die Feldweg-Gesprache sind, was die Struktur ihres Ablaufs betrifft, nicht an die platoni-
schen Dialoge angelehnt, sondern anders gebaut. In einem philosophischen Gespréch,
und besonders wenn es, wie das erste Feldweggesprach, das Denken selbst behandelt,
geht es nicht primar um das Erlangen bestimmter partikuldrer Wahrheiten. Der Weg des
Menschen zur Einsicht in das, was ist, und die Zuganglichkeit des Seins insgesamt stehen
in Frage. Die Verlaufsgestalt fiktiver philosophischer Gesprache entspricht dem in ihnen
artikulierten Versténdnis des Seins und der Denkbewegungen, in denen es sich zu ent-
hillen vermag. Es ware ein aufschlussreiches Projekt, diesen Zusammenhang durch ei-
nen Vergleich der Gesprachsform in niedergeschriebenen philosophischen Gesprachen
verschiedener Zeiten und Kulturen zu entfalten.

Charakteristische Bewegungsweisen des ersten Feldweggesprachs werden unten zur
Sprache kommen. Um an dieser Stelle nur die schon erwahnte unterschiedliche Bedeu-
tung des Fragens im sokratisch-platonischen Gesprach und bei Heidegger anzusprechen:
In unserem Feldweggesprach werden zwar viele Fragen gestellt und etliche davon beant-
wortet, aber dennoch prégt das Frage-Antwort-Schema im Vergleich zu den platonischen
Dialogen nicht die Verlaufsgestalt dieses Denkens. Wie der Weise an einer Stelle andeu-
tet, ist das Fragen nicht mehr der ,Weg zu den wesentlichen Antworten”, Das ,eigentliche
Denken®, in das sich die Gesprachspartner auf ihrem Weg einschwingen, besteht nicht im
Fragen und das Gewinnen der rechten Fragestellung hat nicht mehr oberste Prioritat fir
ihren Denkweg.'* Denken wird zu einem Antworten, das kein Antworten auf ein Fragen
ist, sondern das in erster Linie darauf hinhort und dem entgegnet, was sich im Gesprich
immerfort zuspricht, die offene Weite des Seins als Gegend, in welcher der jeweilige
Denkweg mit all seinen Fragen, Einfdllen und Wendungen verlauft.'* An die Stelle des
sokratischen insistierenden Nachfragens tritt ein gemeinsames kontemplatives Anden-
ken, das sich vorzugsweise in anderen Gangarten und Sprachspielen artikuliert.

Man darf Heidegger glauben, dass er sich das Schreiben in Gesprachsform nicht willent-
lich vornahm, sondern, wie er sagt, ,,plotzlich” zu ihm fand. Sein Aufgreifen dieses Genres
ist bemerkenswert. Seit dem Ende der Ara des deutschen Idealismus in der ersten Halfte

14 Heidegger 1995, 24f. Die im FlieRtext ohne weitere Angabe genannten Seitenzahlen beziehen sich
auf diesen Band.

15 Angesichts der Einsicht, dass der Weg zu den wesentlichen Antworten nicht das Fragen ist, bemerkt
Heidegger an der zitierten Stelle selbstkritisch zu seinem an der Seinsfrage orientierten Denken in
Sein und Zeit: ,Dann scheint mir der, der nach dem Sein fragt und alles an die Ausarbeitung der
Seinsfrage wendet, nicht recht zu wissen, wohin er unterwegs ist.”

50

In die Nahe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprich. Erster Teil

des 19. Jahrhunderts hatte sich so gut wie kein deutscher Philosoph mehr als Autor von
Gesprachen betatigt.

Nach den Feldweg-Gesprdchen verfasste er, soweit heute bekannt, noch zwei weitere
Gesprache. Ein langerer zu Lebzeiten unvollendeter Dialog mit dem Titel Das abendlén-
dische Gesprdch entstand noch in den 1940er Jahren, also zeitnah zu den Feldweggespra-
chen. Er behandelt Holderlins Poesie.’® Das zweite, 1953/54 entstandene Gesprich er-
schien 1959 in dem Band Unterwegs zur Sprache unter dem Titel Aus einem Gesprich
von der Sprache. Zwischen einem Japaner und einem Fragenden. Der Titel kdnnte darauf
hindeuten, dass es sich um einen Auszug aus einem langeren, bislang ungedruckten Ma-
nuskript handelt.

Auch wenn er danach keine Gesprache mehr schrieb, steht diese literarische Form Hei-
deggers spdtem Denken vielleicht sogar besser als seine Aufsatze, Vortrage oder die oft
kitschigen Sinnspriiche und Gedichte, die als Einschiibe auch die literarische Qualitat der
Feldweggesprache herabdriicken. Aus mehreren Stellen geht hervor, dass gerade fiir den
spaten Heidegger wie fiir Platon das Gespréch eine wesentliche Vollzugsweise philoso-
phischen Denkens ist."’

Bei Heidegger ist nicht nur das gemeinsame Philosophieren, sondern auch der Bezug je-
des Einzelnen auf das, was zu denken gibt, gesprachsférmig. Das zeigt sich u. a. darin,
dass er fur seine Prosaarbeiten reklamiert, dass sie als Wege und Gesprache verstanden
werden sollen und nicht als eine ,Reihe von Aussagesatzen”, Er muss darauf hinweisen,
weil die philosophische Abhandlung nun einmal die sprachliche Gestalt von Aussagesat-
zen hat, auch wenn das in ihr Gesagte anders aufgefasst werden soll. In den als Gesprache
verfassten Texten findet der offene, mehrstimmige Denkweg in seiner zeit- und ortsge-
bundenen Situiertheit auch auf der Ebene der literarischen Form eine Entsprechung. Das
hebt sie aus den anderen Schriften des Philosophen heraus, unter denen die Notizen der
Schwarzen Hefte nach der Gesprachsform wohl noch am ehesten dem Denken, auf das
er sich im Spatwerk eingelassen hat, entsprechen. Nicht nur Philosophie und Dichtkunst
gehen in den Gesprédchen eine ungewdéhnlich enge Verbindung ein, sondern auch der
Gedankengang und das Medium seiner Mitteilung. Die Interpretation der Feldweg-Ge-
sprache muss deshalb die Botschaft ihrer literarischen Form mitberlicksichtigen.

Matthias Flatscher wies darauf hin, dass der Schluss des ersten Feldweg-Gespréachs, wie
im Ubrigen auch der Schluss von Aus einem Gesprdch iiber die Sprache, die Situation des

16 Siehe Heidegger 2000, 57-197.
17 In Bezug auf Platons Hochschatzung des philosophischen Gesprichs siehe z. B. Thedtet 189a—190a;
Sophistes 263e und den berlihmten siebten Brief.

51



Karl Baier

Zueinandersprechens verlasst. Die Teilnehmer schwingen sich in der gemeinsamen Me-
ditation der Nacht, in deren Dunkel sie mittlerweile gehen, so aufeinander ein, dass sie
schlieRlich in vollkommener Harmonie einen einzigen langen Satz sprechen, nicht im
Chor, sondern so, dass jeder den unvollkommenen Satzfaden seines Vorredners auf-
nimmt und weiterspinnt.

Das ist insofern problematisch, als damit suggeriert wird, dass das Gesprach darauf ab-
zielt, dass sich alle zu einer einzigen AuRerung verbinden, die sich durch ihre verschiede-
nen Stimmen hindurch verlautbart —noch dazu in einem Raum, in dem es, laut Heidegger
nichts zu verantworten” gibt, weil in ihm nicht mehr jemand, sondern ,es” spricht. Der
lange Schatten des Totalitarismus ereilt damit auch den scheinbar ,entwaffneten” Hei-
degger noch einmal. Die Hoffnung auf eine vom ,Fuihrer” gestiftete einheitliche Antwort
des Volkes auf den Zuspruch des Seins wird freilich zuriickgeschraubt auf das gliickende,
auf die Nihe sich einlassende Feldweggesprich in trauter Runde, in der die drei Ge-
sprachspartner schlieRlich auf die geschilderte Weise dem Sein entsprechen.

1.3 Das Motiv des Feldwegs

Der Topos des Weges spielt in Heideggers Denken bekanntermaRen eine wichtige Rolle.
Er stellte die Gesamtausgabe seiner Schriften unter das Motto ,Wege nicht Werke" und
unterstrich damit die Unabgeschlossenheit seines Denkens. Zwei seiner Aufsatzsamm-
lungen enthalten ,Weg" im Titel: die Holzwege (1950) und Wegmarken (1967) und auch
im Titel der Zusammenstellung von Beitrigen zur Philosophie der Sprache namens Un-
terwegs zur Sprache (1959) wird der Wegcharakter seines Denkens artikuliert. Man kann
sagen, dass nach dem zweiten Weltkrieg ,Weg" zu einem Grundwort des Philosophen
wurde. Das hangt nicht zuletzt mit dem oben schon erwéhnten Einfluss des Daoismus
zusammen, der bereits in der Zwischenkriegszeit Spuren hinterldsst und seit dem Ende
des zweiten Weltkriegs uniibersehbar wird. Eines von mehreren wichtigen Zeugnissen
fiir sein daoistisch inspiriertes Wegdenken ist die aus den Jahren 1957/58 stammende
Vortragsreihe ,Vom Wesen der Sprache”, die in Unterwegs zur Sprache verdffentlicht
wurde. Darin entfaltet Heidegger seine Interpretation des dao als Weg.

Dem Thema ,Feldweg” widmete er eine eigene kleine Meditation, die erstmals 1949 in
einer Festschrift der Stadt MeRkirch zum hundertsten Todestag des Komponisten
Constantin Kreuzer und danach noch mehrmals erschien. Er beschreibt darin einen Feld-
weg, den er aus seiner Jugend kannte und auf dem er damals wahrend des Spazierenge-
hens oder auf einer Bank lesend, seinen noch unbeholfenen philosophischen Gedanken
nachging. ,Wenn die Ratsel einander drangten und kein Ausweg sich bot, half der

52

In die Nahe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprich. Erster Teil

Feldweg. Denn er geleitet den Ful? auf wendigem Pfad still durch die Weite des kargen
Landes.*®

Was in diesem Satz vom Feldweg gesagt wird, bestimmt auch den Gang des ersten Feld-
weg-Gesprachs: Ratsel und Fragen, die einander hervorbringen; der Weg eines Ge-
sprachs auf dem sich manches l6st, anderes ungeklart stehen gelassen wird; ein Weg, der
durch Feld und Wald flihrt, wobei er wie das Gesprach von Zeit zu Zeit Wendungen
nimmt; und nicht zuletzt die Weite und Stille der Landschaft, die im Hintergrund die mit-
einander Sprechenden lautlos ansprechen und bewegen. Es ist bezeichnend, dass das
Gesprach nicht an der Universitat oder in einer Wohnung stattfindet, sondern drauBen
in der Natur im intimen Rahmen eines Trialogs, wo man in Ruhe aufeinander und auf die
das Sein zuganglich machende, herbstlich gestimmte Gegend hdren und miteinander
denken kann.'® Der Feldweg ist auRerdem, wie bei Heidegger das Landleben generell,
Gegenwelt zur entfremdeten modernen Gesellschaft, die sich fiir ihn wie fir viele Kultur-
kritiker seiner Zeit besonders in der Grolsstadt manifestiert.

1.4 Der Titel

Das erste Gesprach tragt den Haupttitel ‘“AyytBaacin (Anchibasie). Dieses griechische
Wort ist ein Hapax legomenan, ein sprachlicher Ausdruck, der nur an einer einzigen Stelle
belegt ist. Dieser singuldre Ort ist das Fragment 122 von Heraklit, das nur aus diesem
einen Wort besteht. Es handelt sich um eine Substantivbildung aus anchi ,heran”, ,nahe”
und bainein ,gehen”, die gewdhnlich mit ,,Anndherung” oder ,Herangehen” lbersetzt
wird. Die angemessene Ubertragung des griechischen Worts ins Deutsche wird gegen
Ende des ersten Feldweg-Gesprachs thematisiert, wo es schlieflich mit ,In-die-Nahe-ge-
hen” bzw. ,In-die-N&he-hinein-sich-einlassen” Uibersetzt wird, wobei unter ,Néhe” das
Sich-einander-Zukehren von Sein und Mensch gemeint ist.?

Im ersten Feldweg-Gesprach und auch in den anderen beiden wird nicht nur tber die
Nahe und das In-die-Ndhe-Gehen gesprochen, es geht vielmehr darum, mit dieser Ndhe
in Beriihrung zu kammen. Das Gesprach ist eine Eintbung in die Erfahrung des meist

18 Heidegger1983, 87-91: 87.

19 Vgl. dazu Flatscher 2013, 137f.

20 Der Gedanke, dass phinomenologisches Philosophieren aus der Zuneigung zur Ndhe entspringt und
in die Nahe fiihrt, in der dann der Ursprung in seiner Ferne erscheinen kann, taucht bei Heidegger
schon sehr friih in Notizen zur Vorlesung vom Wintersemester 1919/20 auf. Vgl. Heidegger 1993,
168. Die Bedeutung des Motivs der Nihe in Sein und Zeit und im Spatwerk behandelt die einschla-
gige Monographie Kettering 1987. Kettering wihlt als Einstieg in sein Thema eine ausfiihrliche In-
terpretation des zeitnah zu den Feldweggesprachen verfassten Brief tiber den Humanismus. Die frii-
hen Vorlesungen und die vollstindige Ausgabe der Feldweggesprache waren, als Ketterings Studie
verfasst wurde, noch nicht zugdnglich.

53



Karl Baier

unbeachteten Naheliegendsten, nicht die vertraute Ndhe zu etwas oder jemand Be-
stimmtem, sondern zum Sein im Ganzen. Der Verlauf des Gesprachs ist ein Gang dorthin.

Ein Ergebnis des Gesprachs, das ihrer gemeinsamen Gesprachserfahrung entspringt, be-
steht darin, dass die drei Gesprachspartner darin Ubereinkommen, dass ‘Ayyt8acoin ein
guter Name fur das Wesens des Denkens ist. Damit ist das erste Feldweggesprach tat-
sachlich, wie es der Titel der Teilverdffentlichung von 1959 ankiindigt, ein Gesprach tiber
das Denken, aber mehr noch eine geschriebene performance des Denkens selbst, wah-
rend derer die drei Gesprachspartner auf dem Feldweg allmahlich in das Wesen des Den-
kens hineinfinden und die Nahe zum Sein erfahren. Sie lernen im Gehen die Néhe.

1.5 Die Gespréachsteilnehmer

Die miteinander Sprechenden werden nicht namentlich genannt, sondern als Forscher,
Gelehrter und Weiser bezeichnet. Der Forscher ist ein Physiker, der die Héhenstrahlung
erforscht; der Gelehrte ein Historiker mit philosophiegeschichtlichen Kenntnissen. Der
Weise entspricht einem Philosophen, der in etwa so denkt wie Heidegger. Er distanziert
sich im Gesprach von der Auffassung, ein Weiser sei ein Mensch, der Weisheit im Sinn
eines hoheren Wissens besitzt. Er meint, dass es vermutlich keinen Weisen in diesem
Sinn gibt. Das schliele aber nicht aus,

»dass einer ein Weiser ist, mit welchem Wort ich jetzt nicht den Wissenden meine, sondern einen

solchen, der dahin zu weisen vermag, von woher den Menschen die Winke kommen; einen solchen,
der zugleich die Weise, die Art, weisen kann, wie den Winken zu folgen sei.” (84f, Herv.i. T.)

Seine Gesprachsbeitrage entsprechen dem Stil der Verhaltenheit, den Heidegger in sei-
nen zwischen 1936 und 1938 verfassten Beitrdgen zur Philosophie als neuen Stil des Phi-
losophierens ins Spiel brachte.?* Auf zuvorkommend-zuriickhaltende Weise stimmen sie
allmahlich seine Mitunterredner ein auf ein horchendes Nachsinnen, das Winke, die aus
dem schon Gesprochenen oder aus der Gestimmtheit der Jahres- oder Tageszeit kom-
men, beachtet und aufnimmt.

In der Teilpublikation des Gesprachs von 1959 wurde der ,Weise” zum , Lehrer”. Ein ,Leh-
rer” erscheint auch im zweiten Feldweggesprach und spielt dort eine dem Weisen ver-
gleichbare Rolle. Warum Heidegger diese Anderung vornahm, ist nicht bekannt. Viel-
leicht ist ihm beim Schreiben des zweiten Gesprachs aufgegangen, dass ,, Lehrer” der ge-
eignetere Name ist. Die Bezeichnung ,Lehrer” klingt jedenfalls bescheidener als ,\Weiser"”
und passt insofern ganz gut zu dieser Gestalt. Andererseits fallt der im Wort ,Weiser” mit
zu hérende Bezug auf das Weisen und die Weisheit unter den Tisch und stattdessen klingt

21 Vegl. dazu Flatscher 2014, 336-344.

54

In die Ndhe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprich. Erster Teil

der Bereich des schulmaRigen Unterweisens an, dem Heidegger zeitlebens kritisch ge-
geniliberstand und der seiner Meinung nach weitab vom Feldweg liegt.

Allerdings sollte in diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, dass Heidegger in-
tensiv darliber nachdachte, was Lehren und Lernen in der Philosophie und in anderen
Bereichen bedeuten und welche Rolle den Lehrerenden dabei zukommt. Die Vermittlung
schulmaRig festgelegter Lehrinhalte ist dabei seiner Meinung nach unumgénglich, aber
nur von untergeordneter Bedeutung.?? Lernen besteht fur Heidegger darin ,,das Tun und
Lassen zu dem in die Entsprechung zu bringen, was sich jeweils an Wesenhaftem uns
zuspricht.”?® Den Unterricht betrachtet Heidegger als einen gemeinsamen Weg der Leh-
renden und Lernenden.?* Auf diesem Weg sind auch die Lehrenden Lernende und sie
missen sogar mehr lernen als ihre Schiler*innen.

,Das Lehren ist darum schwerer als das Lernen, weil Lehren heifst: lernen lassen. Der eigentliche

Lehrer ldsst sogar nichts anderes lernen als — das Lernen. Deshalb erweckt sein Tun oft auch den

Eindruck, daR man bei ihm eigentlich nichts lernt, sofern man jetzt unversehens unter ,lernen’ nur

die Beschaffung nutzbarer Kenntnisse versteht. Der Lehrer ist den Lehrlingen einzig darin voraus,
daR er noch weit mehr zu lernen hat als sie, ndmlich das Lernen-lassen.”?®

Die Gestalt des Weisen wird im ersten Feldweggesprach so gezeichnet, dass sie der in
diesem Zitat anklingenden Auffassung Heideggers davon, was einen Lehrer ausmacht,
gerecht wird. Er legt es nicht darauf an, den anderen niitzliche Kenntnisse beizubringen,
sondern |dsst sie in das Lernen der Néhe kommen, in die er sich, selber ein Lernender,
einibt.

Bei den Gesprachspartnern handelt sich um drei Manner, die durch ihre Berufe fir drei
verschiedene Wissenskulturen stehen. Die moderne Naturwissenschaft, die Geisteswis-
senschaft und eine Form des Erkennens, die von der akademischen Philosophie her-
kommt und ihr dhnelt, aber anderswohin unterwegs ist.

Die Zweiteilung des Kosmos der Wissenschaften in Naturwissenschaften und Geisteswis-
senschaften war in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts (blich geworden. Einflussreich
waren dafiir etwa Windelbands Unterscheidung von nomothetischer und idiopathischer
Wissenschaft und Diltheys Deutung der Geisteswissenschaft als im Unterschied zur Na-
turwissenschaft primar historisch orientierter Disziplin. Es ist von daher nicht verwunder-
lich, dass der dem Naturwissenschaftler an die Seite gestellte Gelehrte ein Historiker ist.

22 Heidegger 1984, 3. Zum Wesen des Lernens und Lehrens siehe a.a.0., 71-74. Die dort gedulerten
Gedanken nimmt Heidegger in Vorlesungen aus dem Jahr 1951/52, die 1954 veroffentlicht wurden,
wieder auf und denkt sie weiter. Vgl. Heidegger 2002.

23 Heidegger 2002, 5f.

24 Heidegger 2002, 17f.

25 Ebd.

55



Karl Baier

Die problematische Stellung der Philosophie im Verhéltnis zu den beiden paradigmati-
schen Formen akademischen Wissens wurde vielfach diskutiert. Unser Feldweg-Ge-
sprach liefert einen Beitrag dazu.

Heidegger hatte in friiheren Jahren Gesprache mit den Philosophie-affinen Physikern
Werner Heisenberg und Carl Friedrich von Weizsédcker gefiihrt, aber auch mit Historikern
verschiedener Gebiete wie den Literaturhistorikern Hugo Friedrich und Max Kommerell
sowie dem mit ihm befreundeten Kunsthistoriker Kurt Bauch. Auf die Erfahrungen, die er
in diesen Unterhaltungen und Briefwechseln sowie durch einschldgige Lektiire erworben
hatte, konnte er fur die Feldweg-Gesprache zuriickgreifen. Die Gesprachsteilnehmer tra-
gen aber nur wenige personliche Zlge. Sie stehen nicht so sehr fiir konkrete Personen als
flr drei verschiedene Wissensgebiete und mit ihnen verbundene Denkweisen.

2. Die Gangarten des Gesprachs

Der Trialog l4sst sich insgesamt als Einlibung in das Philosophieren lesen. Im Mitgehen
auf dem Feldweg kann man lernen, wie Philosophie nach Art des spaten Heideggers geht
und wohin sie sich bewegt. Dabei ist es hilfreich, das Gesprach mindestens in Teilen mehr-
mals zu lesen, und dahei auch hin und wieder zurilick und vor zu blattern, um seine Be-
wegung besser zu verstehen. Die miteinander Philosophierenden durchlaufen auf dem
Feldweg mehrere Richtungswechsel und verschiedene Gangarten. Ich gehe an dieser
Stelle darauf ein, weil der folgende, auf die Themen des Gesprachs fokussierte Kommen-
tar notwendigerweise die Modulationen und wechselnden Rhythmen des Gesprachsge-
schehens in den Hintergrund treten lasst und durch die geradlinige Diskussion wichtiger
Themen mehr Uberdeckt, als offenlegt.

2.1 Die Grundbewegung: Dorthin gehen, wo wir sind

Seinem Titel entsprechend gibt es eine grundlegende Bewegung, auf die alle Wendungen
des Gespréchs letztlich hinauslaufen, das ,,In-die-N&he-gehen” oder , In-die-Ndhe-hinein-
sich-einlassen”, Ndhe meint dabei das Zusammengehoren von Mensch und Sein als vom
Sein eréffnetes einander Entsprechen. Im Gesprach wird das Sich-Einlassen auf diese
Nahe geibt, wobei es dem Weisen zukommt, etwas vertrauter mit ihr zu sein als die an-
deren und im Gesprich immer wieder Hinweise zu geben, die dorthin zeigen. Aber auch
er Uberblickt und beherrscht den Gang des Gesprachs nicht, zu dem alle auf je ihre Weise,
das beitragen, was ihnen unvorhersehbar in den Sinn kommt.

Die Einiibung in die Néhe bildet kein Vorspiel zu ihrer Erfahrung, sondern ist mit ihr iden-
tisch. ,Erfahren heiBt nach dem genauen Sinn des Wortes: eundo assequi: im Gehen,

56

In die Ndhe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprach. Erster Teil

unterwegs etwas erlangen, es durch den Gang auf einem Weg erreichen.”?® Die Beson-
derheit des Gangs auf dem Feldweg besteht darin, dass er uns in das gelangen lasst, in
dessen Bereich wir immer schon sind. In Unterwegs zur Sprache heil3t es dazu: ,,Der Weg
lasst uns in das gelangen, was uns be-langt, in dessen Bereich wir uns schon aufhalten.”?”

Er flihrt also nicht anders wohin, sondern zu dem Naheliegendsten, worin wir schon ein-
gelassen sind. Einen Weg zu ihm zu beschreiten, ist deshalb notwendig, weil wir uns dort,
wo wir sind, fiir gewdéhnlich auf eine Weise aufhalten, die eher ab- als anwesend ist, ab-
gekehrt von dem, was uns doch am nachsten ist, weil es uns die sein Idsst, die wir sind.

Den Weg dorthin zu gehen, bedeutet fiir die Gesprachsteilnehmer, sich von dem gemein-
samen Gesprachsweg bewegen zu lassen (202) und bereit zu sein, im Gesprach etwas zu
erfahren, das sie umstimmt und ihr eigenes Wesen (d. h. bei Heidegger die grundlegende
Art, wie sie anwesend sind) verwandelt (57).

2.2 Das Dasein entbergendes, mehrdimensionales Kreisen

Die Bewegung zu dem Ort, an dem wir schon sind, schlief3t ein geradliniges Herangehen
an ein sich zunichst anderswo befindendes Ziel aus. Dadurch entsteht leicht der in ge-
wisser Weise zutreffende Eindruck, das Gesprach komme nicht vom Fleck und trete auf
der Stelle (vgl. 21). Das Kreisen um dasselbe wandelt sich, aber nicht im Sinn einer quan-
titativen Skala des Fortschreitens. Es gibt eine wachsende Klarung, eine Steigerung des
Inneseins der Nahe des Seins, die mit qualitativen Ortsveranderungen verbunden ist. Sie
entsteht im Kreisen, das nicht notwendig nach oben fihrt, also eine lineare Steigung an-
zeigt, wie die Metapher der Spirale es nahelegt, sondern auch Verdnderungen der Tonart
inkludiert, fir die das Oben/Unten-Schema zu simpel ist. Man kommt jedenfalls immer
mal wieder gleichsam von Neuem dort an, wo der Weg schon einmal anlangte (vgl. GA
97, 155). Frilher Gedachtes kehrt zuriick und wird erneut durchgegangen, weil es unge-
hobene Moglichkeiten zukiinftigen Verstehens in sich birgt, die nun auftauchen und dem
Weg eine neue Richtung zu geben vermdogen, Die schopferische Riickkehr und Wieder-
holung in einem mehrdimensionalen Raum ist eine Grundstruktur des Ubens, die flr das
{ibende Wesen Mensch nicht nur im nachdenklichen Gesprach, sondern in vielen Berei-
chen des Daseins von Bedeutung ist.?®

Die UnabschlieRbarkeit des philosophierenden Kreisens tritt in unserem Feldwegge-
sprach auf verschiedene Weise zu Tage. Die Gesprachspartner beziehen sich z. B. auf vor-
hergehende Gesprache, nehmen einige von deren Themen wieder auf, ohne friher

26 Heidegger: Unterwegs zur Sprache, GA 12, Frankfurt/M. 1985, 159.
27 Ebd., 188.
28 Vegl. zum Thema Ubung Baier 2013,

57



Karl Baier

Gesagtes vollstandig einholen zu kénnen und zu wollen. Wichtig ist, was davon im jewei-
ligen Augenblick erinnert wird und zur Anndherung an die Sache beitrdgt. Das Gespréch
hat auch kein handfestes Ergebnis, sondern einen offenen Schluss, der tiber es hinaus-
weist auf mdgliche kiinftige Gesprache.??

Die Gefahr auf einen Ab- oder Irrweg zu geraten, begleitet jede Phase und die Gesprachs-
teilnehmer erliegen ihr dann und wann. Dennoch bleiben die drei miteinander auf ihrem
Feldweg und sind in diesem Sinn, wie Heidegger andernorts sagt, ,un-ent-wegt, jedoch
beirrt”.3° Es liegt ihrem Gang ein sie verbindendes und ihr Gesprach tragendes, sie ge-
meinsam Bewegendes zugrunde, von dem sie {iber das jeweils im Fokus der Aufmerk-
samkeit stehende konkrete Thema hinaus angesprochen bleiben und sie halten sich auf
dem Weg, der darin besteht, dem Bewegenden zu entsprechen. Sie kbnnen dieses |etzt-
lich Bewegende erst gegen Ende des Gesprachs vorldufig artikulieren und haben dann
etliche Irr- und Seitenwege hegangen und sich einander erinnernd immer wieder aus
dem Abdriften zurlickgeholt.

Der Kreisgang ist ein wiederholtes gemeinsames Sich-Sammeln um der zu erdérternden
Sache willen. Er kann selbst zu einem Abweg werden, wenn er zu einem zwanghaften
Repetieren eines Themas wird, an dem man sich festgebissen hat. Auch das scheinbar
zwanghafte Wiederholen ist nicht sinnlos. In ihm steckt ein Frageknoten, der darauf war-
tet, entdeckt und geldst zu werden.

Welche Richtung des gemeinsamen Nachdenkens eingeschlagen werden soll, wenn das
Gesprach an einer Wegscheide ankommt, dartiber sind sich die Teilnehmer nicht immer
einig. Sie wird im Gespréach selbst besprochen und konsensuell entschieden, oft aber
ergibt sie sich auch wie von selbst aus dem Fortgang.

2.3 Das Schlingern in der Zone der entscheidenden Fragen

Das Schlingern ist eine Denkbewegung, die mit Angst verbunden ist, weil man darin den
festen Boden und die Orientierung verliert. Die Schritte werden unsicher. Es ist oft ein
Indikator dafiir, dass man bei grundlegenden Fragen angelangt ist. Der Forscher sagt in
diesem Zusammenhang: ,Solche Fragen sind seltsam. Sie erregen mir stets einen Schwin-
del. Ich verliere in ihrem Wirbel jeden Boden und allen Raum.” (10) Die Zeiten des

29 Flatscher 2011, 355.

30 Vgl. dazu den Brief Heideggers an seinen damaligen Studenten Hartmut Bucher in Heidegger 2000b,
187: ,Alles ist hier Weg des priifend horenden Entsprechens. Weg ist immer in der Gefahr, Irrweg
zu werden. Solche Wege zu gehen verlangt Ubung im Gang. [...] Bleiben Sie in der echten Not auf
dem Weg und lernen sie un-ent-wegt, jedoch beirrt, das Handwerk des Denkens.”

58

In die Ndhe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprach. Erster Teil

Schlingerns sind wesentliche Wandlungsphasen des philosophischen Gesprichs, denen
man nicht ausweichen sollte.

2.4 Innehalten und im Rickwartsgang nach vorne

Es geht bei der Besinnung auf frither Besprochenes um mehr als nur darum, es im Ge-
dachtnis zu behalten. Das Erinnern ist zugleich ein Sich-sammeln im Zusammenfassen
des bisherigen Gesprachs (73). Typisch daflr ist die Frage ,Wo stehen wir?” (76) Diese
Besinnung blickt zugleich zurtick und voraus in das noch Ausstandige des Gesprachs. Die
miteinander Sprechenden beziehen sich auf das schon Gesagte, um dem darin verborge-
nen bisher noch ungedachten Sinn, nachzuspliren, der darauf wartet, entdeckt zu wer-
den.

Auf dem Feldweg wird immer wieder mehr gesagt, als man sich zunéchst dabei dachte.
Die den Teilnehmern einfallenden Worte enthalten einen Bedeutungsiiberschuss im Ver-
gleich zu dem, was der jeweils Sprechende gerade davon versteht. ,Sie sagen da vermut-
lich mehr, als sie denken”, meint einmal der Weise zum Forscher (5 und dhnlich 7). Es gilt
auf dieses Plus zu achten und es als Quelle des Denkens ins Gespréch einflieRen zu lassen,
indem man auf schon gesagte Worte zurtickkommt, und ihren Sinn schépferisch auslotet.

2.5 Den Schritt verlangsamen, zur geldsten Ruhe kommen

LJimmer geloster vertraue ich dem unscheinbaren Geleit, das uns in diesem Gesprach an
die Hand oder, richtiger gesagt, beim Wort nimmt.” (107) Das Gesprach wird in seinem
Verlauf ruhiger, gelassener und entspannter. Es kehrt, wie es im Gesprach heift, ein in
die Ruhe ,worin jegliches beruht.” (159) Das Ende des Gesprachs ergibt sich aus ihm
selbst, wenn es ,durch seine Eigenschwingung in seine eigene Ruhelage kommt.” (74)
Das Zur-Ruhe-Kommen des Gesprachs ist ein vorlaufiges Ankommen an dem Ort, um den
das Gespréach kreiste. Die Bewegung kommt dadurch nicht zum Stillstand, sondern sam-
melt sich in einem wachen Gewahrsein. Dessen Ruhe kommt aus der Nahe zum Sein.
Nicht nur das Feldweg-Gespréch, sondern der Mensch allgemein gelangt in der Offenheit
fur die Nahe in die Ruhelage seines Wesens (70).

2.6 Horen auf das, was sich im Gesprach zuspricht.

Es wird immer wieder deutlich, dass die miteinander Sprechenden in dieser Art Gesprach
nicht vorgefasste Punkte abarbeiten. Sie vertrauen darauf, dass ihr Gesprach, das von
einem sich immer wieder entziehenden Thema in Atem gehalten wird, im Gehen einen
Weg entstehen ldsst und den Ausblick auf Moglichkeiten eréffnet, denen dann nachge-
gangen wird (75). Das, worum es geht, kommt im Ganzen des Gesprachs heran und
spricht sich darin zu. Deshalb ist flir die Teilnehmenden ,,das Hineinhéren in das Gesprach

59



Karl Baier

fast wesentlicher” als das Sprechen. Sie rilhren auf diese Weise immer wieder an die
Nahe, schopfen aus ihr, die sich dabei als Ndhe eines Fernen zeigt, das entzogen bleibt.?*

Wie oben schon erwihnt, treten die erérterten Gangarten des Gespréachs im nun folgen-
den Kommentar nur mehr am Rande in Erscheinung. Sie kdnnten addquat herausgear-
beitet werden, wenn die einzelnen Gesprachsbeitrage und die Art, wie sie jeweilig aufei-
nander und auf das Gespréch als Ganzes eingehen, bedacht werden wiirden. Das wiirde
den Kommentar auf Buchlinge anschwellen lassen, und den Lesenden mindestens soviel
Zeit abverlangen, wie die Lektlire des Feldweggesprdchs selbst. Stattdessen folgt nun
eine an den zentralen Themen orientierte, verhaltnismaRig blindige Interpretation. Sie
kann das sich dem Gang des Gesprichs anschmiegende Lesen des Originaltextes nicht
ersetzen, tragt aber, wie ich hoffe, dazu bei, dessen Verstandnis zu erleichtern und zu
vertiefen.

31 Diesbeziiglich haben Heideggers Feldweggespriche eine strukturelle Ahnlichkeit mit dem frithro-
mantischen Symphilosophieren, wie es von Friedrich Schlegel konzipiert wurde.

60

In die Nahe Gehen. Ein Kommentar zu Heideggers erstem Feldweg-Gesprach. Erster Teil

Literatur

Baier, Karl (2013): ,Philosophien der Ubung unter japanischem Einfluss: Karlfried Graf Diirckheim und
Otto Friedrich Bollnow", in: Marcus Schmiticker, Fabian Heubel: Dimensionen der Selbstkultivie-
rung. Beitréiige des Forums fir asiatische Philosophie. Freiburg/Miinchen, 337-369.

Cosmus, Oliver (2001): Anonyme Phdnomenologie. Die Einheit von Heideggers Denkweg, Wiirzburg.

Flatscher, Matthias (2011): Logos und Lethe. Zur phdnomenologischen Sprachauffassung im Spétwerk
von Heidegger und Wittgenstein. Freiburg/Miinchen.

Flatscher, Matthias (2013): ,,(V)Ergangene Geistergespriche. Bemerkungen zu Heideggers performati-
vem Stil im Feldweg-Gesprach Anchibasie.” In: Patrick Baur, Bernd Bosel, Dieter Mersch (Hg.): Die
Stile Martin Heideggers. Freiburg/Miinchen.

Jager, Lorenz (2021): Heidegger. Ein deutsches Leben. Berlin.

Heidegger, Martin (1976): Wegmarken, GA 9, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1977): Sein und Zeit, GA 2, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1979): Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, GA 20, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1983): Aus der Erfahrung des Denkens. 19101976, GA 13, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1984): Die Frage nach dem Ding, GA 41, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1993): Grundprobleme der Phéinomenologie, GA 58, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (1995): Feldweg-Gesprdche, GA 77, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (2000): Zu Hélderlin. Griechenlandreisen, GA 75, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (2000b): Vortrdge und Aufsdtze, GA 7, Frankfurt/M. 2000.

Heidegger, Martin (2002): Was heifst Denken?, GA 8, Frankfurt/M.

Heidegger, Martin (2004): Der Begriff der Zeit, GA 64, Frankfurt/M.

Heidegger, Gertrud (Hg.) (2005): ,Mein liebes Seelchen’. Briefe Martin Heideggers an seine Frau
Elfriede 1915-1970. Miinchen.

Heinrichs, Thomas (1999): Zeit der Uneigentlichkeit. Heidegger als Philosoph des Fordismus, Miinster.

Kettering, Emil (1987): Nihe. Das Denken Martin Heideggers. Pfullingen.

Mitchell, Andrew J. (2016): ,Heidegger’s Breakdown: Health and Healing Under the Care of Dr. V.E. von
Gebsattel”, in: Research in Phenomenology 46, 70-97.

Ott, Hugo (1988): Martin Heidegger. Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt/ New York.

Payen, Guillaume (2022): Heidegger. Die Biographie. Darmstadt.

61



